
2025



ՀՀ ԳԱԱ ԱՐՎԵՍՏԻ ԻՆՍՏԻՏՈՒՏ 
ИНСТИТУТ ИСКУССТВ НАН РА 

INSTITUTE OF ARTS NAS RA 

 

 
 

ԱՐՎԵՍՏԱԳԻՏԱԿԱՆ 
ՀԱՆԴԵՍ 

 
ИСКУССТВОВЕДЧЕСКИЙ 

ЖУРНАЛ 
 

JOURNAL OF ART STUDIES 
 

1 (13) 
 

2025 
 

ՀՀ ԳԱԱ «ԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ» ՀՐԱՏԱՐԱԿՉՈՒԹՅՈՒՆ 
ИЗДАТЕЛЬСТВО «ГИТУТЮН» НАН РА 

“GITUTYUN” PUBLISHING HOUSE OF NAS RA 



ՎԵՑԱՄՍՅԱ ՀԱՆԴԵՍ, ԼՈՒՅՍ Է ՏԵՍՆՈՒՄ 2019 ԹՎԱԿԱՆԻ ՀՈՒՆԻՍԻՑ 
 

ՀՐԱՏԱՐԱԿՎՈՒՄ Է ՀՀ ԳԱԱ ԱՐՎԵՍՏԻ ԻՆՍՏԻՏՈՒՏԻ  
ԳԻՏԱԿԱՆ ԽՈՐՀՐԴԻ ՈՐՈՇՄԱՄԲ 

 
ԱՍԱՏՐՅԱՆ Աննա Գրիգորի – գլխավոր խմբագիր 

ՀՀ արվեստի վաստակավոր գործիչ,  
արվեստագիտության դոկտոր, պրոֆեսոր 

ՔԱՄԱԼՅԱՆ Մարգարիտա Արսենի – խմբագրի տեղակալ 
 արվեստագիտության թեկնածու 

ՊԵՏՐՈՍՅԱՆ Արմինե Խաչատուրի – պատասխանատու քարտուղար 
 

ԽՄԲԱԳՐԱԿԱՆ ԽՈՐՀՈՒՐԴ 
 

ԱՂԱՍՅԱՆ Արարատ Վլադիմիրի (Հայաստան) 
ՀՀ ԳԱԱ թղթակից անդամ, ՀՀ արվեստի վաստակավոր գործիչ, 

արվեստագիտության դոկտոր, պրոֆեսոր 
ԻՎԱՆՈՎ Անդրեյ Վիտալիի (ՌԴ, Սանկտ Պետերբուրգ) 

արվեստագիտության թեկնածու 
ԽԱՐԱՋԱՆՅԱՆ Րաֆֆի Իսպիրի (Լատվիա, Ռիգա) 

Լատվիայի վաստակավոր արտիստ,  
արվեստագիտության դոկտոր, պրոֆեսոր 

ՀԱՍՐԱԹՅԱՆ Մուրադ Մարգարի (Հայաստան) 
ՀՀ ԳԱԱ թղթակից անդամ, ՀՀ վաստակավոր ճարտարապետ, 

ճարտարապետության դոկտոր, պրոֆեսոր 
ՀԵՐԿԵԼԵԱՆ Մովսես Սեդրակի (Լիբանան, Բեյրութ) 

արվեստագիտության թեկնածու 
ՀՈՎՀԱՆՆԻՍՅԱՆ Հենրիկ Վահանի (Հայաստան) 

ՀՀ ԳԱԱ թղթակից անդամ, ՀՀ գիտության վաստակավոր գործիչ, 
արվեստագիտության դոկտոր, պրոֆեսոր 

ՂԱԶԱՐՅԱՆ Արմեն Յուրիի (Ռուսաստան, Մոսկվա) 
Ռուսաստանի ճարտարապետության և շինարարական գիտությունների ակադեմիայի 

ակադեմիկոս, Ռուսաստանի գեղարվեստի ակադեմիայի պատվավոր անդամ,  
ՀՀ ԳԱԱ արտասահմանյան անդամ, արվեստագիտության դոկտոր 

ՂԱԶԱՐՅԱՆ Վիգեն Հովհաննեսի (Հայաստան) 
ՀՀ ԳԱԱ թղթակից անդամ, ՀՀ մշակույթի վաստակավոր գործիչ, 

արվեստագիտության դոկտոր, պրոֆեսոր 
ՇՈՒՄԻԼԻՆ Դմիտրի Անատոլիի (ՌԴ, Սանկտ Պետերբուրգ) 

արվեստագիտության թեկնածու 
ՉԵՊԱԼՈՎ Ալեքսանդր Իվանի (Ուկրաինա, Կիև) 

Ուկրաինայի արվեստի վաստակավոր գործիչ,  
արվեստագիտության դոկտոր, պրոֆեսոր 

ՏՕՆԱՊԵՏԵԱՆ Պատրիկ Զարեհի (Ֆրանսիա, Էքս-ան-Պրովանս) 
արվեստի պատմության դոկտոր, պրոֆեսոր 

 



ЖУРНАЛ ВЫХОДИТ 2 РАЗА В ГОД, ИЗДАЕТСЯ С ИЮНЯ 2019 ГОДА 
 

ИЗДАЕТСЯ РЕШЕНИЕМ УЧЕНОГО СОВЕТА ИНСТИТУТА ИСКУССТВ НАН РА 
 

АСАТРЯН Анна Григорьевна – главный редактор 
заслуженный деятель искусств Республики Армения,  

доктор искусствоведения, профессор 
КАМАЛЯН Маргарита Арсеновна – заместитель редактора 

кандидат искусстоведения 
ПЕТРОСЯН Армине Хачатуровна – ответственный секретарь 

 
РЕДАКЦИОННАЯ КОЛЛЕГИЯ 

 
АГАСЯН Арарат Владимирович (Армения) 

член-корреспондент Национальной академии наук РА, 
заслуженный деятель искусств РА, доктор искусствоведения, профессор 

АСРАТЯН Мурад Маргарович (Армения) 
член-корреспондент Национальной академии наук РА, 

заслуженный архитектор РА, доктор архитектуры, профессор 
ДОНАБЕДЯН Патрик Зареевич (Франция, Экс-ан-Прованс) 

доктор истории искусства, профессор 
ИВАНОВ Андрей Витальевич (РФ, Санкт-Петербург) 

кандидат искусствоведения 
КАЗАРЯН Армен Юрьевич (Россия, Москва) 

академик Российской академии архитектуры и строительных наук,  
почетный член Российской академии художеств,  

иностранный член Национальной академии наук РА, доктор искусствоведения 
КАЗАРЯН Виген Оганесович (Армения) 

член-корреспондент Национальной академии наук РА, заслуженный деятель 
культуры РА, доктор искусствоведения, профессор 

ОГАНЕСЯН Генрик Ваганович (Армения) 
член-корреспондент Национальной академии наук РА, 

заслуженный деятель науки РА, доктор искусствоведения, профессор 
ХАРАДЖАНЯН Раффи Испирович (Латвия, Рига) 

заслуженный артист Латвии, доктор искусствоведения, профессор 
ЧЕПАЛОВ Александр Иванович (Украина, Киев) 

заслуженный деятель искусств Украины, доктор искусствоведения, профессор 
ШУМИЛИН Дмитрий Анатольевич (РФ, Санкт-Петербург) 

кандидат искусствоведения 
ЭРКЕЛЯН Мовсес Седракович (Ливан, Бейрут) 

кандидат искусствоведения 



 

JOURNAL IS PUBLISHED 2 TIMES IN A YEAR, SINCE JUNE 2019 
 

PUBLISHED BY THE DECISION OF THE SCIENTIFIC COUNCIL OF  
NAS RA INSTITUTE OF ARTS 

 
ASATRYAN Anna – Editor-in-chief 

Honored Worker of Arts of the RA, Doctor of Sciences (Arts), Professor 
KAMALYAN Margarita – Vice-Editor 

Doctor of Arts 
PETROSYAN Armine – Responsible secretary 

 
EDITORIAL BOARD 

 
AGHASYAN Ararat (Armenia) 

Corresponding Member of National Academy of Sciences of RA, 
Honored Worker of Arts of the RA, Doctor of Sciences (Arts), Professor 

CHEPALOV Oleksandr (Ukraine, Kiev) 
Honored Worker of Arts of the Ukraine, Doctor of Sciences (Arts), Professor 

DONABEDIAN Patrick (France, Aix-en-Provence) 
Doctor of Art History, Professor 
GHAZARYAN Vigen (Armenia) 

Corresponding Member of National Academy of Sciences of RA, 
Honored Worker of Culture of the RA, Doctor of Sciences (Arts), Professor 

HASRATYAN Murad (Armenia) 
Corresponding Member of National Academy of Sciences of RA, 

Honored Architect of the RA, Doctor of Sciences (Architecture), Professor 
HERKELIAN Mosses (Lebanon, Beirut) 

Doctor of Arts 
HOVHANNISYAN Henrik (Armenia) 

Corresponding Member of National Academy of Sciences of RA, 
Honored Worker of Science of the RA, Doctor of Sciences (Arts), Professor 

IVANOV Andrey (RF, St. Petersburg) 
Doctor of Arts 

KAZARYAN Armen (Russia, Moscow) 
Academician of the Russian Academy of Architecture and Construction Sciences,  

Honorary Member of the Russian Academy of Arts, 
Foreign Member of National Academy of Sciences of RA, Doctor of Sciences (Arts) 

KHARAJANYAN Raffi (Latvia, Riga) 
Honored Artist of Latvia, Doctor of Sciences (Arts), Professor 

SHUMILIN Dmitriy (RF, St. Petersburg) 
Doctor of Arts 

 
 



 

ԵՐԱԺՇՏԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ 
 

УУДК: 929:791.44(479.25)Параджанов 
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-5 

 
ЗВУК И ЖЕСТ В ФИЛЬМЕ «ЦВЕТ ГРАНАТА» СЕРГЕЯ ПАРАДЖАНОВА 

 
АННА АРЕВШАТЯН* 

 
Для цитирования: Аревшатян, Анна. “Звук и жест в фильме «Цвет граната» Сергея Параджанова”. 
Искусствоведческий журнал, N 1 (2025): 5-16. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-5 

 
Личность Сергея Параджанова – уникальное явление, пример феноменального ху-

дожника, воспринимающего мир через свою неповторимую, синтезирующую Восток и 
Запад эстетику. Он создал свой поэтический киноязык, полный многозначных символов. 
Статья посвящена месту и значению звука и жеста в системе выразительных средств в 
фильме Сергея Параджанова «Цвет граната». На основе анализа концепции фильма, ху-
дожественного видения и эстетики режиссера выявляются характерные особенности сти-
листики фильма, роль музыки, звука как художественной категории и пантомимы (жес-
та), передающих символику, скрытые смыслы и аллюзии, заложенные в авторском сце-
нарии фильма. Звуковой ряд «Цвета граната» слагался из различных компонентов, кото-
рые должны были выразить окружение и внутренний мир героя фильма – великого 
армянского поэта XVIII века Саят-Новы. В фильме авторская музыка Тиграна Мансуряна 
переплетается с цитируемым, в том числе этнографическим материалом, который по-
дается через разные тембры народных и классических музыкальных инструментов и 
модифицируемых шумов. Большую выразительную нагрузку Мансурян возлагает на 
ударные инструменты, как классическиe, так и народные. Знаменитые песни Саят-Новы 
по большей части представлены в виде разрозненных, отдельных фрагментов, которые 
путем транспозиции накладываются друг на друга на разных ступенях лада, создавая, 
таким образом, своеобразную стереофоническую обволакивающую атмосферу. Панто-
мима, жест, в свою очередь, несут большую смысловую нагрузку в контексте целого. 
Таким образом, музыкальное оформление «Цвета граната» занимает уникальное место в 
богатой фильмографии Т. Мансуряна. Подобное музыкальное мышление было нова-
торским в армянском кино тех лет. Синтез музыки, звука и жеста, в сочетании с цветовыми 
решениями составляет своеобразие неповторимого художественного языка шедевра 
С. Параджанова. 

Ключевые слова: Сергей Параджанов, «Цвет граната», Тигран Мансурян, музыка, 
звук, жест, пантомима. 

 
Вступление 
Сергей Иосифович Параджанов (1924-1990) – уникальное явление, феноме-

нальный художник, воспринимающий мир через свою неповторимую, синтези-
рующую Восток и Запад эстетику и превративший свою жизнь в театр одного 
актера. Он создал свой поэтический киноязык, полный многозначных символов, 
который сегодня изучается во всех киноакадемиях мира. Музыкальное и хорео-

* Ведущий научный сотрудник отдела музыки Института искусств НАН РА, заслуженный 
деятель искусств РА, доктор искусствоведения, профессор, anna_arevshatyan@hotmail.com, 
статья представлена 20.01.2025, рецензирована 20.03.2025, принята к публикации 10.06.2025. 

 

                                                 



6                                   Звук и жест в фильме «Цвет граната» Сергея Параджанова                             
                                 
графическое образование, полученное Параджановым в молодости, сыграло оп-
ределенную роль в становлении его эстетических взглядов, концепциях филь-
мов зрелого периода («Тени забытых предков», «Цвет граната», «Ашик Кериб»), 
в которых музыка и жест, иначе говоря, пантомима, играют важную роль. 

Автор музыки к «Цвету граната» – Тигран Мансурян (род. 1939), в настоя-
щее время наиболее известный в международном масштабе армянский компози-
тор. Мансурян, который пришел в 1964 году на киностудию «Арменфильм», бу-
дучи еще студентом консерватории, получил заказ на музыку к документально-
му фильму. После первой успешной работы, началось активное сотрудничество 
с армянскими кинорежиссерами, которое продлилось до середины 1980-ых го-
дов [3, с. 167]. 

  
Изложение основного материала 
Встреча в 1967 году с Сергеем Параджановым стала важной вехой в твор-

ческой биографии Мансуряна. «Цвет граната» был первым полнометражным ху-
дожественным фильмом, к которому он написал музыку. Тем самым для молодо-
го композитора сразу же была установлена чрезвычайно высокая планка. Воз-
можность работать с таким художником, как Параджанов, наделенным всеми 
чертами «человека эпохи Возрождения», с редкостным парадоксальным худо-
жественным мышлением, открывало новый мир для 29-летнего композитора. 

Это сотрудничество не всегда было гладким, но в конечном итоге все решалось 
в пользу выразительности фильма, стремления адекватно выразить необычный 
кинематографический язык Параджанова, а также не потерять собственный го-
лос. Каким бы удивительным и беспрецедентным ни был сам фильм с его не-
повторимой эстетикой статичности кадров, напоминающих скорее живописные 
полотна или же средневековые рукописные миниатюры, с его, порой, казалось 
бы, необъяснимыми поэтическими аллегориями и символами, столь же беспре-
цедентным было и музыкальное воплощение «Цвета граната», занимающее уни-
кальное место в богатой фильмографии Тиграна Мансуряна. Подобное музы-
кальное мышление было новаторским не только в армянском кино, но и в миро-
вом кинематографе тех лет. Неслучайно саундтрек фильма «Цвет граната» в 
скором времени выйдет в Великобритании на компакт диске [2, с. 364].  

Звуковой ряд «Цвета граната» слагался из различных компонентов, кото-
рые должны были выразить окружение и внутренний мир героя фильма – вели-
кого армянского поэта XVIII века Саят-Нова, духовную и мирскую жизнь его 
времени в интерпретации Параджанова. Например, характерно музыкальное об-
рамление эпизодов, посвященных детству и юности поэта. Чувственная и 
экспрессивная импровизационная игра на таре, сопровождающая сцену мытья 
ковров, одинокие звуки кеманчи, которую настраивает поэт, сочетаются с фор-
тепианными фразами с использованием струн рояля, созданными в духе стилис-
тических поисков Мансуряна второй половины 1960-х годов, когда он увлекся 
двенадцатитоновой техникой. В других сценах фильма игра на дудуках и зурне 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                    Анна Аревшатян                                                     7 

сочетается со звучанием церковных колоколов и молитвами, а духовные песно-
пения перемежаются с народными песнями.  

«Параджанов поднимает самые простые бытовые вещи до уровня поэти-
ческих знаков <…> Конечно, это простые поэтические знаки, но в фильме есть 
и картины сложных чувств, переживаний, которые требовали соответствующего 
звукового решения. Это звуки природы, имеющие подчас свойство кристалли-
зоваться в музыкальные звуки или звук музыкального инструмента, скажем, та-
ра, кяманчи или звуки, извлеченные на открытых струнах рояля. Это, конечно, 
композиция звуков, шумов. Также как каждый кадр фильма - композиция ве-
щей: костюмов, движений, жестов, странностей, безумств…»1. 

Большую выразительную нагрузку Мансурян возлагает на ударные инстру-
менты, как классическиe: campana, tam-tam, triangle, piatti, так и народные: dhol 
(барабан) и dap’ (большой бубен). В некоторых эпизодах использовано звучание 
рипид и кадильниц, издающих при покачивании, каждении, звук, напоми-
нающий позвякивание цепей. Наконец, в фильме, разумеется, звучат знамени-
тые песни Саят-Новы: «Ашхарумс ах чим к'аши» («Я в жизни вздоха не издам»), 
«К'ани вур джаним» («Покуда жизнь ты для меня») и другие. Но по большей час-
ти они представлены в виде разрозненных, отдельных фрагментов, которые пу-
тем транспозиции выпеваются разными голосами, накладываются друг на друга 
на разных ступенях лада, создавая, таким образом, своеобразную стереофони-
ческую обволакивающую атмосферу. 

Если мелодичная музыка к более поздним фильмам Генриха Маляна и Аль-
берта Мкртчяна определенно писалась на одном дыхании, под непосредствен-
ным впечатлением от сюжета и персонажей, то при работе над «Цветом грана-
та» Параджанова открывалось широкое поле для экспериментов со звуком. 
Мансурян не раз рассказывал в различных интервью о процессе работы над му-
зыкой к «Цвету граната»: «Параджанов создал очень интересный, своеобразный 
мир. Конечно, некоторые решения, связанные с музыкальным оформлением, 
которые он записал в сценарий, были замечательными, однако в процессе рабо-
ты они были так отредактированы, что иногда от них не оставалось и следа. 
Например, в эпизоде, где Саят-Нова настраивает кеманчу, Параджанову хоте-
лось, чтобы лопнула струна и это было бы выражением внутреннего напряже-
ния. Однако, когда струна лопалась, никакого выражения внутреннего напряже-
ния не создавалось. Если сделать это на громком звуке, то будет смешно, в 
обычном виде – оно не произведёт никакого впечатления. Другими словами, 
звук должен возникнуть естественно, спонтанно, стать ощущением, превра-
титься из физического тела в художественное. Некоторые вещи, которые он 

1 Высказывание Т. Мансуряна о работе над музыкальном оформлением «Цвет гра-
ната» в документальном фильме «Маэстро Сергей Параджанов» (2000). Режиссер Каспар 
Дердереан (Ливан). 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



8                                   Звук и жест в фильме «Цвет граната» Сергея Параджанова                             
                                 
предложил, остались» [4]. Таково, например, музыкальное оформление сцены 
«Молитва перед охотой», где Параджанов использовал известный грузинский 
духовный гимн XII века «Ты есть лоза истинная», посвященный Богородице. 
Композитор говорит по этому поводу: «В эти годы я познакомился с трудами и 
теорией основоположников конкретной музыки, французов Пьера Шеффера и 
Пьера Анри» [4]. А соотношение звука и тишины, всегда привлекавшее Ман-
суряна как эстетическая проблема, получило в фильме совершенное воплоще-
ние, став важнейшим фактором звуковой выразительности и слившись с мыш-
лением Параджанова. Кинoвед Гарегин Закоян справедливо заметил, что в 
«Цвете граната» музыка и изображение настолько едины и слитны, что невоз-
можно отделить одно от другого, как будто они стали одним целым» [7]. 

Что касается значения жеста в системе выразительных средств в «Цвете 
граната», то воспользуюсь цитатой эксперта, теоретика кино и специалиста по 
духовной истории Георгия Нерсесова: «Весь фильм это пантомима. Сам Парад-
жанов делал это с помощью армянской музыки. Можно сравнить эту звуковую 
дорожку, может быть, с одним из самых идеальных форматов звукового сопро-
вождения фильма, которую можно просто включить, а фильм и не смотреть <…> 
Посмотрите фильм еще раз и вы услышите, насколько это круто сделано» [12].  

Фактически полностью в жанре пантомимы был задуман предшествующий 
«Цвету граната» фильм Параджанова «Киевские фрески» (1965), в котором 
отсутствуют слово, диалоги и где жесты, статичные позы действующих персо-
нажей во многом предопределили киноязык «Цвета граната»2. 

Примечательно, что сам Параджанов обладал редкой врожденной пласти-
кой. Кадры хроники съемок фильмов «Цвет граната», «Легенда о Сурамской 
крепости» и «Ашик Кериб» запечатлели моменты работы режиссера с актерами, 
демонстрируя как он добивался желаемой выразительности, требуя точного 
воспроизведения собственных движений и жестов, отличающихся необычайной 
гибкостью и фантазией. 

Пантомима, жест в фильме «Цвет граната» являются важнейшими, неотъем-
лемыми составляющими в системе выразительных средств, примененными ре-
жиссером. Причем, пантомима присутствует как бы в двух ипостасях: статичной 
и мобильной. Выразительные статичные позы поэта в юности (Софико Чиауре-
ли), поэта в монастыре (Вилен Галстян), поэта в старости (Георгий Гегечкори) 
перемежаются с пантомимами в движении: взять, к примеру, красочную сцену 
танца-пантомимы (в исполнении С. Чиаурели) на фоне развешанных ковров, 
которая напоминает лубочную зарисовку или народный площадной театр. 

2 Как известно, после показа кинопроб, фильм «Киевские фрески» был закрыт, как 
не соответствующий в идеологическом плане теме Великой отечественной войны, кото-
рой был посвящен фильм. Сохранилось лишь 15 минут кинопроб благодаря оператору 
фильма Андрею Антипенко, дипломной работой которого должен был стать этот фильм. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                    Анна Аревшатян                                                     9 

 
Илл. 1 

 

 
Илл. 2 

 

 
Илл. 3 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



10                                   Звук и жест в фильме «Цвет граната» Сергея Параджанова                             
                                 

 
Илл. 4 

 

 
Илл. 5 

 

 
Илл. 6 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                    Анна Аревшатян                                                     11 

 
Илл. 7 

 

 
Илл. 6 

 
На этой сцене стоит остановиться подробнее. В ней на переднем плане 

присутствует персонаж в ярко раскрашенной рогатой маске, как бы играющий в 
белых рукавицах на народном ударном инструменте, не касаясь его, и хотя весь 
эпизод сопровождается быстрой в ритмическом отношении игрой, этот персо-
наж медленно и ритмично имитирует беззвучную игру, создавая сугубо декора-
тивное, некое символическое мрачное начало. Как нам кажется, данная маска 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



12                                   Звук и жест в фильме «Цвет граната» Сергея Параджанова                             
                                 
олицетворяет рок, судьбу, довлеющие над главным героем и его возлюбленной, 
противопоставляясь, подобным образом, шутливо-игривому характеру сцены в 
целом. То же самое видим и в сцене похорон возлюбленной поэта, где музыкант 
на переднем плане, исступленно играющий на ударном инструменте, не слы-
шен3. Вместо этого хор женских голосов наподобие хора в древнегреческой тра-
гедии скандирует фразу из известной песни Саят-Новы «Ашхарс ме панджара 
э» («Жизнь это окно»), которая в контексте фильма приобретает знаковый 
смысл. Можно указать также на сцены царской охоты, плакальщиц, похорон 
патриарха и т.д. Наконец, два ангела, уводящие поэта как бы в вечность, также 
пантомима. В финальных кадрах фильма появляется статичная фигура музы 
поэта, обозреваемая в разных ракурсах. 

По поводу удивительной пластики фильма Тигран Мансурян высказал сле-
дующее мнение: «Говорят, что в его творчестве есть музыка. Да, у него есть 
пластика, доходящая до уровня музыкальной пластики. Но это не музыка, это 
так сказать, «параджановизм». Такое происходит, когда находишься в сос-
тоянии радостного опьянения. На следующее утро воспоминания о прошлой но-
чи сохраняются в твоей крови, в обонянии <...> Это Восток и радостные, свет-
лые воспоминания. То же самое происходило, если вы провели накануне вече-
ром несколько часов с Параджановым, а наутро почувствовали в себе этот «па-
раджановизм». Он влиял на людей, фактически все подпадали под влияние 
волн создаваемого им магического поля»4.  

В этом феномен Параджанова. Широко известен пролог фильма с его зна-
менитыми кадрами: страницы рукописи Саят-Новы, три граната и кинжал на бе-
лом полотне, из которых будто сочится кровь, раздавленная гроздь винограда 
на камне, трепещущая рыба между двумя хлебами... Эти кадры сопровождаются 
звуками дудука, где унисонная игра все более умножается-расширяется звуча-
нием той же мелодии другими дудуками, что постепенно вовлекает зрителя в ат-
мосферу фильма. Сам композитор очень хорошо описал свою работу с этими 
песнями: «Я писал партитуру, навешивая разные звуки или звукосочетания, как 
на бельевую веревку, обозначающую секундомер <...> Вырезанная ножницами 
фраза иногда имеет в себе гораздо больше энергии, чем если бы фраза выпе-
валась полностью, достигая своего логического конца. Я прошу прощения за 
это сравнение, но отсутствие руки на человеческом теле – гораздо более шоки-
рующее явление, чем её наличие. Именно по этому принципу я отрезал фразы, 
как ненужные ветки при составлении композиций икебаны, чтобы в прост-
ранстве срезанных ветвей требуемая поэзия могла проявиться во всей силе сво-
ей выразительности» [4].   

3 В отредактированной С. Юткевичем версии фильма, данный эпизод фигурирует 
под названием «Поэт возвращается в детство и оплакивает смерть родителей».  

4 Из беседы композитора с автором статьи в декабре 2022 года. 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                    Анна Аревшатян                                                     13 

Заключение 
Таким образом, авторская музыка Мансуряна в фильме переплетается с ци-

тируемым, часто этнографическим материалом, который подается различными 
тембрами или подвергается модификациям звучания с использованием народ-
ных и классических музыкальных инструментов и переработанных шумов. А 
пантомима, жест, передают скрытые смыслы гениального замысла фильма Сер-
гея Параджанова «Цвет граната» («Саят-Нова»), который Георгий Нерсесов наз-
вал «квинтэссенцией араратской цивилизации» [12]. 

Параджанова нет уже четверть века. Но интерес к его наследию только рас-
тет. Об этом свидетельствуют многочисленные исследования и книги, издавае-
мые как на постсоветском пространстве, так и за рубежом [1; 5; 6; 8; 9; 10; 11; 
13; 14; 15; 16; 17], ретроспективные показы фильмов, выставки, конференции и 
перформансы по мотивам его искусства. Один из множества документальных 
фильмов, посвященных великому Мастеру так и называется: «Параджанов. Би-
лет в вечность»5.   
 
Литература 

1. Амбарцумов А. Социально-психологические и художественные предпосылки 
творчества С. Параджанова. Ереван, 2015. 

2. Аревшатян А. Музыка Тиграна Мансуряна к кинофильму Сергея Параджанова 
«Цвет граната», «Сергей Параджанов – 100». Международная научная конференция 10- 
12 сентября, Доклады конференции. Ереван, изд. «Гитутюн» НАН РА, 2024, с. 359-373 
(на арм. яз.). 

3. Аревшатян А. Тигран Мансурян. Ереван, изд. «Гитутюн» НАН РА, 2025 (на арм. яз.). 
4. Галстанян Н. Бытовые звуки на пьедестале, в рамке. Интервью с Т. Мансуряном, 

Еженедельник «Азг (Нация)/Культура», № 15, 12.05.2009 (на арм. яз.).  
5. Григорян Л. Параджанов, серия «Жизнь замечательных людей». Москва, 2011. 
6. Закоян Г. «Цвет граната». Документальная история фильма. Ереван, 2024. 
7. «Звук в фильмах Параджанова». Цикл передач «Параджанов и мы». Передача 

4-я. 2 ноября, 2024 г. Канал Бун TV (на арм. яз.). 
8. Изоляция. С. Параджанов. Письма из зоны, сост. Г. Закоян. Ереван, 2000. 
9. Калантар К. Очерки о Параджанове. Ереван, 1980; СПб., 2023. 
10. Катанян В. Параджанов. Цена вечного праздника. Москва, 1994; Москва, 2001. 
11. Коллаж на фоне автопортрета. Жизнь – игра, сост. К.Д. Церетели. Нижний Нов-

город, 2005.  
12. Нерсесов Г. «Цвет граната» Сергея Параджанова: квинтэссенция араратской 

цивилизации. Цикл лекций, прочитанный в армянском доме Москвы, Лекция 2-ая. 
Студия «Мания кино», 2022. 

13. Саркисян С. Музыкальный феномен в фильмах С. Параджанова, Критика и се-
миотика, № 2, 2019, с. 64-77. 

5 Автор сценария, режиссер и продюсер фильма Гарри Тамразян (студия «Настоящее 
время», 2018). 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



14                                   Звук и жест в фильме «Цвет граната» Сергея Параджанова                             
                                 

14. «Цвет граната» Сергея Параджанова: киноживопись, поэтика, символика» (сос-
тавление и текст – Л. Абрамян). Ереван, 2023. 

15. Mirror & Pomegranate. Sergey Parajanov and Andrey Tarkovsky. London: Sergey 
Parajanov, White Space Gallery, 2014. 

16. Schneider Steven. 501 Movie Directors. London: Cassell, 2007. 
17. Steffen James. The Cinema of Sergei Parajanov. Madison: University of Wisconsin 

Press, 2013.  
 
References  

1. Ambartsumov A. Socio-Psychological and Artistic Preconditions of S. Parajanov’s 
Creative Work. Yerevan, 2015 (In Russian). 

2. Arevshatyan A. Tigran Mansuryan’s Music for Sergei Parajanov’s Film “The Color of 
Pomegranates”, “Sergei Parajanov – 100.” International Scientific Conference, September 
10-12, Conference Proceedings. Yerevan, “Gitutyun” Publishing House of the NAS RA, 2024, 
p. 359-373 (In Armenian). 

3. Arevshatyan A. Tigran Mansurian. Yerevan, “Gitutyun” Publishing House of the NAS 
RA, 2025 (In Armenian). 

4. Galstanyan N. Everyday Sounds on a Pedestal, in a Frame. Interview with T. Man-
suryan. Weekly newspaper “Azg (Nation)/Culture”, № 15, 12.05.2009 (in Armenian). 

5. Grigoryan L. Parajanov, series “The Lives of Remarkable People”. Moscow, 2011 (In 
Russian). 

6. Zakoyan G. “The Color of Pomegranates”, A Documentary History of the Film. 
Yerevan, 2024 (In Russian). 

7. “Sound in Parajanov’s Films”, Cycle of programs “Parajanov and Us”, Episode 4, 
November 2, 2024. Bun TV Channel (In Armenian). 

8. Isolation. S. Parajanov. Letters from the Zone. Compiled by G. Zakoyan. Yerevan, 
2000 (In Russian). 

9. Kalantar K. Essays about Parajanov. Yerevan, 1980; St. Petersburg, 2023 (In 
Russian). 

10. Katanyan V. Parajanov. The Price of Eternal Celebration. Moscow, 1994; Moscow, 
2001 (In Russian). 

11. Collage Against the Background of a Self-Portrait. Life Is a Game. Comp. K.D. Tse-
reteli. Nizhny Novgorod, 2005 (In Russian). 

12. Nersesov G. Sergei Parajanov’s “The Color of Pomegranates”: The Quintessence of 
Ararat Civilization. A series of lectures delivered at the Armenian House of Moscow. Lecture 
2. “Kino Mania” Studio, 2022 (In Russian). 

13. Sarkisyan S. The Musical Phenomenon in S. Parajanov’s Films, Critique and 
Semiotics, № 2, 2019, p. 64–77 (In Russian). 

14. Sergei Parajanov’s “The Color of Pomegranates”: Film-Painting, Poetics, Symbolism 
(compiled and written by L. Abramyan), Yerevan, 2023 (In Russian). 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                    Анна Аревшатян                                                     15 

ՁԱՅՆԸ ԵՎ ԺԵՍՏԸ ՍԵՐԳԵՅ ՓԱՐԱՋԱՆՈՎԻ «ՆՌԱՆ ԳՈՒՅՆԸ» ՖԻԼՄՈՒՄ 

ԱՆՆԱ ԱՐԵՎՇԱՏՅԱՆ* 
 

Հղման համար. Արևշատյան, Աննա: «Ձայնը և ժեստը Սերգեյ Փարաջանովի «Նռան գույնը» 
ֆիլմում»: Արվեստագիտական հանդես, N 1 (2025): 5-16. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-5 
 

Սերգեյ Փարաջանովը յուրօրինակ երևույթ էր, ֆենոմենալ արվեստագետ, 
ով աշխարհն ընկալում էր Արևելքն ու Արևմուտքը համադրող իր ուրույն գեղա-
գիտության միջոցով։ Նա ստեղծեց իր սեփական բանաստեղծական կինեմատո-
գրաֆիկ լեզուն՝ լի բազմիմաստ խորհրդանիշներով։ Հոդվածն անդրադառնում է 
ձայնի և ժեստի դերին ու նշանակությունը Սերգեյ Փարաջանովի «Նռան գույնը» 
ֆիլմի արտահայտչական համակարգում։ Ֆիլմի հայեցակարգի, գեղարվեստա-
կան տեսլականի և գեղագիտության վերլուծության հիման վրա բացահայտվում 
են ֆիլմի ոճական բնորոշ առանձնահատկությունները, երաժշտության դերը: 
Ձայնը որպես գեղարվեստական կատեգորիա և խորհրդաբանություն պարու-
նակող մնջախաղը (ժեստը) փոխանցում են ֆիլմի հեղինակային սցենարում 
ներփակված խորհրդանիշները, թաքնված իմաստները և աղերսները։ Ֆիլմի 
հնչյունային շարքը ձևավորվել է տարբեր բաղադրիչներից, որոնք կոչված էին 
փոխանցել գլխավոր հերոսի՝ 18-րդ դարի հայ մեծ բանաստեղծ Սայաթ-Նովայի 
միջավայրն ու ներաշխարհը: «Նռան գույնը» ֆիլմում Տիգրան Մանսուրյանի հե-
ղինակային երաժշտությունը միահյուսված է մեջբերված, այդ թվում՝ ազգագրա-
կան նյութի հետ, որը ներկայացված է ժողովրդական և դասական երաժշտա-
կան գործիքների տարբեր տեմբրերի և փոփոխված աղմուկների միջոցով։ Ման-
սուրյանը մեծ բեռնվածություն է հանձնարարում հարվածային գործիքներին, 
ինչպես դասական, այնպես էլ` ժողովրդական: Սայաթ-Նովայի հայտնի երգերը 
հիմնականում ներկայացված են մասնատված, առանձին ելևէջների ձևով, 
որոնք, տրանսպոզիցիայի միջոցով, միմյանց վրա են շարվում՝ այդպիսով ստեղ-
ծելով յուրօրինակ ստերեոֆոնիկ պարուրող մթնոլորտ։ Մնջախաղը և ժեստը, իրենց 
հերթին, մեծ իմաստային բեռնվածություն են կրում ամբողջի համատեքստում։ 
«Նռան գույնը» ֆիլմի երաժշտական ձևավորումը եզակի տեղ է զբաղեցնում Տ. Ման-
սուրյանի հարուստ ֆիլմադարանում: Նման երաժշտական մտածողությունը նորա-
րարական էր այդ տարիների հայկական կինոյում: Երաժշտության, ձայնի և ժեստի 
սինթեզը, զուգորդված գունային լուծումների հետ, պայմանավորում են Ս. Փարաջա-
նովի գլուխգործոցի ինքնատիպ գեղարվեստական լեզուն: 

Բանալի բառեր՝ Սերգեյ Փարաջանով, «Նռան գույնը», Տիգրան Մանսուր-
յան, երաժշտություն, ձայն, ժեստ, մնջախաղ։ 

* ՀՀ ԳԱԱ արվեստի ինստիտուտի երաժշտության բաժնի առաջատար գիտաշխա-
տող, ՀՀ արվեստի վաստակավոր գործիչ, արվեստագիտության դոկտոր, պրոֆեսոր, 
anna_arevshatyan@hotmail.com, հոդվածը ներկայացնելու օրը՝ 20.01.2025, գրախոսելու 
օրը՝ 20.03.2025, տպագրության ընդունելու օրը՝ 10.06.2025: 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



16                                   Звук и жест в фильме «Цвет граната» Сергея Параджанова                             
                                 

SOUND AND GESTURE IN SERGEI PARAJANOV’S  
“THE COLOR OF POMEGRANATE” 

 
ANNA AREVSHATYAN* 

 
For citation: Arevshatyan, Anna. “Sound and Gesture in Sergei Parajanov’s “The Color of Pomegranate”, 
Journal of Art Studies, N 1 (2025): 5-16. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-5 
 

As an individual, Sergei Parajanov was a one-of-a-kind phenomenon, an 
example of a unique artist, who perceived the world through his inimitable West-
and-East synthesizing aesthetics. He created his own poetic language, full of polyse-
mantic symbols. The article discusses the place and significance of sound and 
gesture in the system of expressive means in Sergei Parajanov’s movie “The Color of 
Pomegranate”. Basing on the analysis of the film’s concept and the director’s artistic 
vision and aesthetics, revealed are the characteristic features of the film, the role of 
music, of symbolics-conveying sound (as an artistic category) and pantomime 
(gesture), as well as the hidden meanings and allusions, inherent in the author’s 
script. The film’s sound score was made up of various components that were to 
express the environment and inner world of the main character – the great Armenian 
poet of the XVIII century Sayat-Nova. Mansuryan’s original music is interwoven with 
quoted material, ethnographic included, which is presented via various timbres of folk 
and classical musical instruments and modified noises. Tigran Mansuryan places a 
considerable expressional load on percussion instruments – both classical and folk 
ones. Sayat Nova’s well-known songs are mostly presented as fragmented, separate 
pieces, which, by way of transposition, superimpose on one another at different levels 
of harmony, thereby creating a peculiar stereophonic, enveloping atmosphere. 
Pantomime and gesture, in their turn, carry a great semantic load in the context of 
the whole. Thus, the musical arrangement of “The Color of Pomegranate” occupies a 
special place in T. Masuryan’s rich filmography. This kind of musical thinking was 
innovative in the Armenian cinema of that time. The synthesis of music, sound and 
gesture, combined with color solutions, make up the uniqueness of the inimitable 
artistic language of S. Parajanov’s masterpiece. 

Key words: Sergei Parajanov, “The Color of Pomegranate”, Tigran Man-
suryan, music, sound, gesture, pantomime, innovation.      

* Leading Researcher at the Music Department of NAS RA Institute of Arts, Honored Art 
Worker of the RA, Doctor of Sciences (Arts), Professor, anna_arevshatyan@hotmail.com. The article 
was submitted on 20.01.2025, reviewed on 20.03.2025, accepted for publication on 10.06.2025.  

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



 

УДК: 929:78(479.25)Туманян+786(075.3)  
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-17 

 
ЕЛИЗАВЕТА ТУМАНЯН – ДЕТЯМ: О ВКЛАДЕ КОМПОЗИТОРА В 

ФОРТЕПИАННУЮ МУЗЫКУ 
 

АНДРЕЙ ЛЕСОВИЧЕНКО* (Россия, Москва) 
ЕЛЕНА ШЕФОВА* (Россия, Липецк) 

 
Для цитирования: Лесовиченко, Андрей. Шефова, Елена. “Елизавета Туманян – детям: о вкладе 
композитора в фортепианную музыку”. Искусствоведческий журнал, N 1 (2025): 17-27. DOI: 
10.54503/2579-2830-2025.1(13)-17  

 
Елизавета Арташесовна Туманян (1928-2009) – московский композитор, автор 

произведений в разных жанрах. Среди сочинений – музыка для кино, телевидения, ра-
дио, театра. До середины 1980-х ее произведения звучали в исполнении детских хоров и 
солистов, пополнили репертуар юных пианистов и детских оркестров.  

Данная статья едва ли не первое музыковедческое исследование, в котором обозна-
чено творческое credo Туманян: тяготение к жизнерадостному мировосприятию, теат-
ральности, литературной программности, синтезу академических жанров и русско-
армянской песенной интонации. Мир образов – напряженных, ярких, созерцательно-ли-
рических, – поможет юным исполнителям приблизиться к пониманию сложных музыкаль-
ных и пианистических проблем. 

Ключевые слова: Елизавета Туманян, Комитас, детская музыка, «Мойдодыр», 
детский альбом, фортепиано, композитор. 

 
Вступление 
Одним из важных пластов советской музыки, несомненно, является твор-

чество, посвящeнное детям. В идеологическом смысле оно было опорным мате-
риалом для формирования самосознания представителей молодого поколения 
как будущих строителей коммунизма. Вместе с тем, детская музыка была и 
удобной областью творчества композиторов, избегавших всякого официоза, 
поскольку здесь всегда можно было сосредоточиться на темах, далeких от зло-
бодневности. Неслучайно в СССР сложилось специфическое амплуа – детский 
композитор. Вряд ли можно назвать хотя бы одного создателя музыкальных 
произведений, которые не писали бы ничего, кроме сочинений для детей. Рабо-
ты, адресованные взрослым, есть даже у таких признанных классиков детской 
музыки как М.И. Красев, Т.А. Попатенко, В.П. Герчик, однако они (как и многие 
другие композиторы) известны, по существу, только детской музыкой. 

* Ведущий научный сотрудник Научно-исследовательского центра методологии исто-
рического музыкознания Московской государственной консерватории имени П.И. Чай-
ковского, доктор культурологии, кандидат искусствоведения, профессор, lesovichenko@mail.ru.  

* Доцент кафедры музыкальной подготовки и социокультурных проектов Липецкого 
государственного педагогического университета имени П.П. Семенова-Тян-Шанского, 
кандидат искусствоведения, доцент, shefova_e@mail.ru, статья представлена 30.01.2025, 
рецензирована 20.02.2025, принята к публикации 10.06.2025.  

 

                                                 



18                  Елизавета Туманян – детям: о вкладе композитора в фортепианную музыку                           
                                 

В числе видных музыкантов, заявивших о себе в 1950-е годы, немалое мес-
то занимает Елизавета Арташесовна Туманян (1928-2009), произведения кото-
рой регулярно появлялись до середины 1980-х на сценах театров, в кино, на 
пластинках, звучали в исполнении детских хоров и солистов, вошли в репертуар 
юных пианистов, детских оркестров. 

К сожалению, внимание музыковедов к творчеству этого мастера было 
весьма слабым. Фактически, свелось только к справочным материалам и пре-
дисловиям к авторским нотным сборникам. В связи с этим осмысливать еe насле-
дие сейчас приходится, опираясь в основном, почти исключительно, на музыку. 

 
Изложение основного материала 
Елизавета Арташесовна – москвичка. Окончила Московскую консерваторию 

по классу композиции Н.И. Пейко в 1955 году. Всю жизнь занималась, по су-
ществу, только творческой работой (попытки проявить себя в качестве 
музыкального редактора в Московской филармонии и издательстве «Музыка» 
были кратковременными и явно непродуктивными), оставив в итоге весьма вну-
шительное наследие. Среди сочинений Е.А. Туманян (для взрослых) – опера 
«Сархат», кантата «Земля весенняя», концерт для фортепиано с оркестром, 
двойная фуга для струнного оркестра, струнный квартет, вариации для скрипки 
и фортепиано, пьеса для альта и фортепиано, вокализ для голоса и фортепиа-
но, фортепианные вариации на русскую тему. Песня «Любимый Иркутск – сере-
дина земли» полюбилась жителям этого сибирского города, стала его гимном. 
Определeнной известностью среди студентов-хормейстеров пользуется обработ-
ка Е.А. Туманян русской народной песни для смешанного хора «У ворот, вороти-
ков». Успешной была деятельность композитора в области киномузыки. Она ав-
тор саундтреков к известным документальным фильмам «Удивительная охота», 
«На острове Барса-Кельмес», «Русский художник», «Во глубине сибирских руд», 
«Рукописи Пушкина», «Художник Нестеров», «Мой Федотов». Однако подавля-
ющее большинство сочинений так или иначе связано с темой детства.  

Детская тема появилась в творчестве Е.А. Туманян в середине 1950-х годов 
(песни на слова С.Я. Маршака). Однако систематически в этой области она стала 
работать с конца десятилетия: музыка к спектаклям Московского театра кукол 
«Кем быть?» по В. В. Маяковскому и «Мойдодыр» по К.И. Чуковскому (1959), 
музыка к мультфильму «Прочти и катай в Париж и Китай» по В.В. Маяковскому, 
песни на слова М.И. Ивенсен (1962), музыка к художественному кинофильму 
«Слепая птица» (1963). В дальнейшем она полностью сосредоточилась на 
детской музыке. В числе наиболее значительных сочинений следует назвать ба-
лет «Остров Гдетотам, или Питер» (1987), кантату «Планета Тишина» (1968) и 
«Кем быть?» (1974), «Оркестр, внимание!», пьесы для оркестра детских народ-
ных инструментов (1979), музыку к аудиопостановкам, опубликованным на плас-
тинках – «Мэри Поппинс» и «Чук и Гек» (1974), сборники детских песен на стихи 
Б.В. Заходера и других поэтов. 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                  Андрей Лесовиченко, Елена Шефова                                        19 

Большое количество фортепианных пьес Е.А. Туманян адресованы уча-
щимся музыкальных школ: «Радуга-дуга», шесть пьес (1977), «Детский аль-
бом», две тетради (1980), сюита «Мойдодыр» (1981). По нашему мнению, 
творческие принципы Е.А. Туманян в области детской музыки аккумулированы 
именно в этих сочинениях. Рассмотрим их подробнее по изданию 1983 года [4]. 

Известно, что произведениям для детей, равно как и произведениям для 
взрослых, присущи одни и те же выразительные качества. Воспитание пианиста 
в части его профессиональных умений включает два направления: умение ис-
полнять пьесы подвижного и кантиленного характера. На поиск исполни-
тельских приемов, позволяющих облегчить и улучшить выполнение музыкаль-
но-художественных задач, были брошены все творческие ресурсы отечествен-
ных композиторов. «Детский альбом» Е.А. Туманян не является исключением. 
Последовательность номеров – по логике увеличения технических трудностей от 
двухстрочной «Палочки-скакалочки», которая годится для учеников первого го-
да обучения, до весьма непростых номеров сюиты «Мойдодыр», доступных 
лишь хорошо подготовленным старшеклассникам. Здесь представлен полный 
«набор» приемов игры на фортепиано, освоив которые юный пианист добьется 
нужного художественного и звукового результата.  

Пьесы данного сборника программные. Причeм есть как сюжетные или об-
разные программы, так и условные жанровые названия. В «Детском альбоме» 
представлены образы, связанные с миром игры («Палочка-скакалочка», «Пти-
чий праздник», «Лисичкин вальс»), природы («Песня за околицей», «Баркаро-
ла») и, особенно, сказок («Две лошадки», «Жил-был маленький котенок», «Ку-
рочка Ряба», «Веселая обезьянка», «Мишка косолапый», «Упрямый ослик», 
«Щенок загрустил»). 

Музыка альбома насыщена новыми средствами выразительности – особы-
ми способами звукоизвлечения («Дудочка», «Баркарола»), сонорными эффекта-
ми («Песня часов», «Упрямый ослик»), ладотональными организациями («Ходит 
дрема у ворот»), диссонантными гармониями и интервалами («Жил-был малень-
кий котенок», «Танец на пуантах», «Этюд-лезгинка»), переменными размерами 
(«Песня в горах», «Этюд-лезгинка», «Маленькая баллада»). Мера «нового» в 
пьесах различна, новации соседствуют с традиционными музыкальными сред-
ствами. В одних пьесах музыкальный язык композитора передает звуки живой и 
неживой природы («Жил-был маленький котенок», «Курочка Ряба», «Весенний 
дождь»), которые нередко совмещаются с характеристиками их повадок («Миш-
ка косолапый», «Веселая обезьянка»). В других – обращается к прошлому, которое 
перекликается с сегодняшним днем. В этой связи уместно выделить песню и танец 
– два ведущих жанра альбома, которые определяют характер мелоса. В нем 
слышится все та же размеренность вокальных жанров с их однообразной, спо-
койной напевностью (колыбельные «Ходит дрема у ворот» и «Спи, усни»), народ-
ной песенностью, выраженной в подголосочной («Песня за околицей»), имитацион-
ной («Старинный романс») и скрытой полифонии («Баркарола»). 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



20                  Елизавета Туманян – детям: о вкладе композитора в фортепианную музыку                           
                                 

Нередко композитор понимает полифоничность не только как ткань сочи-
нения, но и как форму («Хорал и фуга», «Мишка косолапый (basso ostinato)», в 
которых представлены различные полифонические техники. В этой связи выде-
лим способ наложения («Хорал и фуга»), при котором заключительный аккорд 
хорала, выполнив свою функцию, становится фоном для начала фуги. 

В ряде миниатюр воссоздаются инструментальные стили пастушьих наиг-
рышей («Дудочка»), кукольной механистичности («Танец на пуантах», «Вальс 
маленькой балерины»).  

В альбом включeн микроцикл «Из Комитаса» («Праздничный танец», 
«Песня в горах», «Этюд-лезгинка»), входящий в одну из стратегических линий 
творчества Е.А. Туманян. Армянка по происхождению, Елизавета Арташесовна, 
подобно своим великим предшественникам, жившим вдали от Родины предков 
(Т.Г. Чухаджян, А.А. Спендиаров, А.И. Хачатурян), никогда не забывала о своих 
корнях. Показательно, что еe первая крупная композиция армянского содержа-
ния – «Патараг» для симфонического оркестра (1963) воспроизводит атмосферу 
главного церковного богослужения. Замысел вызывающий. Трудно представить 
себе, чтобы в концертной жизни начала 1960-х годов, в период хрущовской 
волны давления на верующих, кто-нибудь заявил произведение под названием 
«Литургия». Расчeт мог быть только на невежество идеологов, инспектирующих 
репертуар оркестров. Позднее Е.А. Туманян написала романс «Армянское горе» 
на стихи О.Т. Туманяна (1970), шесть дуэтов на темы армянских народных песен 
для двух труб (1977), «Армянская тетрадь» для фортепиано и свободные вариа-
ции на тему армянской народной песни для фортепиано (1978). Обращение к 
народным мелодиям из фольклорного сборника, составленного Комитасом – 
крупнейшим знатоком армянской музыки и великим композитором, – представ-
ляется в этом ряду вполне закономерным.  

Три пьесы органично «встраиваются» в канву детского альбома. Фольклор-
ные темы в обработке Е.А. Туманян сохраняют изысканность и прихотливость, 
свойственные творческому методу Комитаса. Здесь и выбор созвучных настро-
енности композитора жанров – хороводных, игровых («Праздничный танец», 
«Этюд-лезгинка») и лирических («Песня в горах»), фактурного изложения (рав-
новесие пластов, тенденция к мелодизации каждого из голосов), и средств арти-
куляции, которые, к примеру в «Песне в горах», вступая в противоречие с инто-
национно-ритмическими линиями, передают специфическую манеру армянского 
пения. Для придания песне импровизационной свободы композитор вводит 
необычный тактовый размер (5/4), который к тому же подчеркивает самосто-
ятельность разных пластов. 

Для создания иллюзии пространственной перспективы («Песня в горах»), 
опять же в характере Комитаса, Е.А. Туманян задействует нижний и верхний ре-
гистры на фоне гулкого баса, вкрапления сонорных пятен, тонко нюансирован-
ную динамику.  

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                  Андрей Лесовиченко, Елена Шефова                                        21 

 
Е.А. Туманян. «Из Комитаса» 

«Песня в горах» (начало) 
 

Художественное осмысление армянского наследия с использованием совре-
менных средств фортепианного интонирования органично вписывается в об-
щий процесс развития молодых национальных школ (например, об этом – [3]). 
И это несмотря на то, что Е.А. Туманян работала не среди армянских музыкантов. 

Замыкает альбом цикл «Мойдодыр», который в педагогическом аспекте не 
просто «закрепляет» навыки, полученные в ходе изучения предыдущих пьес, а 
предъявляет требования гораздо выше – владения средствами инструмента в 
достаточной степени, чтобы в полной мере реализовать художественное намере-
ние композитора.  

Десять пьес фортепианного альбома «Мойдодыр» оригинальны по замыс-
лу и необыкновенно образны. Они ярко живописуют то или иное событие, 
раскрывая их эмоциональный подтекст. Ко всем пьесам существует авторский 
комментарий, заимствованный из сказки К.И. Чуковского. Назовем их.  

№ 1. Этюд-круговорот. «Одеяло убежало, улетела простыня…». 
№ 2. Маленькая пастораль. «Рано утром, на рассвете…». 
№ 3. Ария Мойдодыра. «Я – Великий Умывальник…». 
№ 4. Скерцино. «И сейчас же щетки, щетки…». 
№ 5. Юмореска. «Тут и мыло подскочило…». 
№ 6. Крокодил прогуливается. «Вдруг навстречу мой хороший…». 
№ 7. Сердитая пьеса. «А потом как зарычит на меня…». 
№ 8. Галоп. «Как пустился я по улице бежать…». 
№ 9. Мини-полька. «Надо, надо умываться…». 
№ 10. Гимн воде. «Давайте же мыться, плескаться…». 
Содержание композиции свидетельствует о нацеленности композитора на 

детскую аудиторию, которая должна проявить способность сопоставить «звуко-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



22                  Елизавета Туманян – детям: о вкладе композитора в фортепианную музыку                           
                                 
вой сценарий» с событиями сказки К.И. Чуковского и почувствовать связь му-
зыки как искусства с литературой.  

Пьесы объединяет в сюиту не только сюжет. В них заложено музыкальное 
единство игры и движения, через которые раскрываются образы: пробегает 
мимо одеяло и улетает простыня («Этюд-круговорот»), слышна старательная 
«работа» щеток («Скерцино»), подскакивает и «вцепляется» в волосы мыло 
(«Юмореска»). А в пьесе «Галоп» быстрое движение создает ощущение эмоции 
страха. Поскольку главным элементом в становлении образа и формы являются 
ритм и метрическая пульсация, перед учащимся возникнет проблема передачи 
регулярности ритмического потока. 

Три из десяти пьес альбома оказываются маршами, однако характер их 
весьма разнообразен: важный и значительный («Ария Мойдодыра»), сосредото-
ченно-степенный («Крокодил прогуливается»), праздничный и веселый («Гимн 
воде»). Педагогу, который отважится включить в репертуар ученика весь цикл, 
представится возможность познакомить своего ученика с широкими вырази-
тельными возможностями такого жанра как марш.  

Несмотря на доступность образного восприятия, в исполнительском плане 
пьесы сложны. Основная проблема видится в способности «держать» одну эмо-
цию, «выжать» максимум информации из нее. Учащимся средних классов будут 
доступны практически все пьесы цикла. Альбом целиком можно рекомендовать 
первокурсникам колледжа.  

Рассмотрим некоторые пьесы. 
«Этюд-круговорот». Уже в заголовке первой пьесы цикла определено все: 

характер движения, жанр и задачи исполнителя. Настоящий круговорот заложен 
в строении мотивов в верхнем c – a – b – h и в нижнем c – e – f – des голосах. 
По отдельности такое сочетание звуков образует движение по кругу, а вместе – 
разнонаправленное движение по кругу.  

 

 
Е.А. Туманян. «Мойдодыр» (сюита) 

«Этюд-круговорот» (начало) 
 

Секвенционное развитие мотивов длится 12 тактов, чтобы потом, подобно 
пружине, стремительно распрямиться в гаммообразных нисходящих и восхо-
дящих пассажах. 

Эффектно окончание пьесы. Через всю клавиатуру гаммообразный пассаж 
трижды трансформируется, что приводит его к вершине as-b. Движение оста-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                  Андрей Лесовиченко, Елена Шефова                                        23 

навливается на полтора такта, после чего большая секунда через хроматические 
ходы благополучно разрешается в основную тональность C-dur. 

 
Е. А. Туманян «Мойдодыр» (сюита) 

«Этюд-круговорот» (тт. 13-16) 
 

 «Маленькая пастораль». Музыкальная акварель, передающая состояние 
гармонии. Угадываются черты импрессионистического стиля: многослойность 
фактуры, французские лиги, гармонические и педальные наслоения.  

 

 
Е.А. Туманян «Мойдодыр» (сюита) 
«Маленькая пастораль» (начало) 

 
Форма пьесы состоит из двух предложений (9+9 т.). Материал развивается 

вариационно, но привычного контраста нет. Ощущение спокойствия добавляет 
террасообразная динамика – первое проведение темы звучит в нюансе mp, а 
второе – p.  

В пьесе усматривается звукоизобразительность. Композитор применяет 
приeм взятия звука с помощью мелодизированного трехзвучного форшлага, ко-
торый в связке с мелодическими нотами, артикулируемыми стаккато, создают 
ощущение стекающих капель.  

Впечатляюще композитором представлен образ убегающего героя в «Гало-
пе» в виде гокета, который после некоторого забвения неожиданно возродился 
в музыке XX века. В пьесе предстал его переосмысленный вариант, а эквива-
лентом выступил фортепианный прием martellato. Энергичный хорей задает 
инерцию всей теме. У пьесы существует визуальный прототип – бег человека. 
Удачно найденный пианистический прием зримо передает динамическое пере-
мещение образа.  

Пьеса достаточно виртуозна и требует от исполнителя хорошего техничес-
кого оснащения и скоординированных движений.  

Сюита «Мойдодыр» – замечательный образец музыкального прочтения 
сказки К.И. Чуковского – отражает образы, возникшие в связи с работой компо-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



24                  Елизавета Туманян – детям: о вкладе композитора в фортепианную музыку                           
                                 
зитора над музыкой к упомянутому выше спектаклю кукольного театра. В ре-
зультате, детский фортепианный репертуар пополнился прекрасным произведе-
нием, интересным как слушателям, так и юным исполнителям. 

 

 
Е.А. Туманян «Мойдодыр» (сюита) 

«Галоп» (начало) 
 

Заключение 
Елизавета Арташесовна Туманян была скромным человеком. Не стремилась 

к большим почестям, не имела особой известности. Однако еe произведения, 
одухотворeнные, блестяще выполненные в профессиональном отношении, 
пришлись по вкусу и концертирующим музыкантам, и педагогам, стали важной 
частью музыкальной культуры. Можно однозначно утверждать, что она отно-
сится к числу тех композиторов, о которых говорят как о «зачинщиках» всей му-
зыкальной жизни, «которая должна постоянно обновляться» [2, с. 188]. Неслу-
чайно еe облик запечатлела в портрете выдающаяся художница своего времени 
– Татьяна Григорьевна Назаренко. 

 
Литература 

1. Ислямова Д.Р. О некоторых аспектах стилевого обновления современной узбек-
ской фортепианной музыки. Музыкальное искусство Евразии, Традиции и современ-
ность, № 3, 2023, с. 27-33. 

2. Лесовиченко А.М., Шефова Е.А. Образы детской игры в музыке: историко-теоре-
тический и педагогический аспекты, Музыкальное искусство и образование, № 4, 2023, с. 68-84. 

3. Рухкян М.А. Эдуарду Айрапетяну – 70 лет. Художник высокого полeта, Искусство-
ведческий журнал, № 2, 2020, с. 185-188. 

4. Туманян Е.А. Детский альбом для фортепиано. М., Советский композитор, 1983, 52 с. 
 
References 

1. Islyamova D.R. On some aspects of the style update of modern Uzbek piano music, 
“Music of Eurasia. Tradition and The Present”, № 3, 2023, p. 27-33 (In Russian). 

2. Lesovichenko A.M., Shefova E.A., Images of children’s play in music: historical, 
theoretical and pedagogical aspects, Musical art and education, № 4, 2023, p. 68-84 (In Russian). 

3. Rukhkyan M.A. Eduard Hayrapetyan is 70 years old. High-flying artist, Journal of Art 
Studies, № 2, 2020, p. 185-188 (In Russian). 

4. Tumanyan E.A. Children’s Album for Piano. Moscow, Sovetsky Kompozitor, 1983, 
52 p. (In Russian). 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                  Андрей Лесовиченко, Елена Шефова                                        25 

 
 

Назаренко Татьяна Григорьевна. Портрет композитора Е. Туманян,  
1975, масло, холст, 70,5х50,  

Калининградский областной музей изобразительных искусств 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



26                  Елизавета Туманян – детям: о вкладе композитора в фортепианную музыку                           
                                 

ԵԼԻԶԱՎԵՏԱ ԹՈՒՄԱՆՅԱՆԸ՝ ԵՐԵԽԱՆԵՐԻՆ. ԴԱՇՆԱՄՈՒՐԱՅԻՆ 
ԵՐԱԺՇՏՈՒԹՅԱՆ ՄԵՋ ԿՈՄՊՈԶԻՏՈՐԻ ՆԵՐԴՐՄԱՆ ՄԱՍԻՆ 

 
ԱՆԴՐԵՅ ԼԵՍՈՎԻՉԵՆԿՈ* (Ռուսաստան, Մոսկվա)  

ԵԼԵՆԱ ՇԵՖՈՎԱ* (Ռուսաստան, Լիպեցկ) 
 
Հղման համար. Լեսովիչենկո, Անդրեյ, Շեֆովա, Ելենա: «Ելիզավետա Թումանյանը՝ երեխանե-
րին. դաշնամուրային երաժշտության մեջ կոմպոզիտորի ներդրման մասին»: Արվեստագիտական 
հանդես, N 1 (2025): 17-27. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-17  
 

Ելիզավետա Արտաշեսի Թումանյանը (1928–2009) մոսկվացի կոմպոզի-
տոր է, տարբեր ժանրերի ստեղծագործությունների հեղինակ։ Նրա երկերի շար-
քում են կինոյի, հեռուստատեսության, ռադիոյի և թատրոնի համար գրված 
երաժշտական ստեղծագործություններ։ Մինչև 1980-ական թվականների կեսերը 
նրա ստեղծագործությունները հնչել են մանկական երգչախմբերի և մենակա-
տարների կատարմամբ, համալրել պատանի դաշնակահարների և մանկական 
նվագախմբերի երկացանկը։ 

Սույն հոդվածը գրեթե առաջին երաժշտագիտական հետազոտությունն է, 
որտեղ սահմանվում է Թումանյանի ստեղծագործական credo-ն՝ ձգտումը դեպի 
կենսախինդ աշխարհընկալում, թատերականություն, գրական ծրագրայնութ-
յուն, ակադեմիական ժանրերի և ռուս-հայկական երգային ինտոնացիայի սին-
թեզ։ Կերպարների աշխարհը՝ լարված, վառ, խոհական-քնարական, պատանի 
կատարողներին կօգնի մերձենալ երաժշտական և դաշնամուրային բարդ 
խնդիրների ըմբռնմանը։ 

Բանալի բառեր՝ Ելիզավետա Թումանյան, Կոմիտաս, մանկական երաժըշ-
տություն, «Չոփչոփիկ», մանկական ալբոմ, դաշնամուր, կոմպոզիտոր։ 

 

* Մոսկվայի Պ.Ի. Չայկովսկու անվան պետական կոնսերվատորիայի՝ պատմական 
երաժշտագիտության մեթոդաբանության գիտահետազոտական կենտրոնի առաջատար 
գիտաշխատող, մշակութաբանության դոկտոր, արվեստագիտության թեկնածու, պրոֆե-
սոր, lesovichenko@mail.ru.  

* Լիպեցկի Պ.Պ. Սեմյոնով-Տյան-Շանսկու անվան պետական մանկավարժական հա-
մալսարանի երաժշտական պատրաստության և սոցիոմշակութային նախագծերի ամբիո-
նի դոցենտ, արվեստագիտության թեկնածու, դոցենտ, shefova_e@mail.ru, հոդվածը ներ-
կայացնելու օրը՝ 30.01.2025, գրախոսելու օրը՝ 20.02.2025, տպագրության ընդունելու օրը՝ 
10.06.2025: 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                  Андрей Лесовиченко, Елена Шефова                                        27 

ELIZAVETA TUMANYAN – TO CHILDREN: ABOUT THE COMPOSER’S 
CONTRIBUTION TO PIANO MUSIC 

 
ANDREY LESOVICHENKO (Russia, Moscow)*  

ELENA SHEFOVA (Russia, Lipetsk)* 
 
For citation: Lesovichenko, Andrey. Shefova, Elena. “Elizaveta Tumanyan – to children: about the com-
poser’s contribution to piano music”, Journal of Art Studies, N 1 (2025): 17-27. DOI: 10.54503/2579-
2830-2025.1(13)-17  
 

Elizaveta Artashesovna Tumanyan (1928-2009) was a Moscow composer, author 
of works in various genres. Her compositions include music for cinema, television, 
radio, and theater. Until the mid-1980-s, her works were performed by children’s 
choirs and soloists and included in the repertoire of young pianists and children’s 
orchestras.  

This article is, perhaps, the first musicological study to identify the creative 
credo of Tumanyan: attraction to cheerful worldview, theatricality, literary program-
ming, synthesis of academic genres, and Russian-Armenian song intonation. Her 
world of images – intense, vivid, contemplative and lyrical – will help young perfor-
mers get closer to understanding complex musical and pianistic problems. 

Key words: Elizaveta Tumanyan, Komitas, children’s music, “Moidodyr”, 
children’s album, piano, composer. 

 

* Leading Researcher of  the  Science Centre of Methodology of Music History 
P.I. Tchaikovsky Moscow Conservatory, Doctor of Culturology, PhD in Arts, Full 
Professor, lesovichenko@mail.ru. 

* Head of the Department of Music Training and Socio-Cultural Projects of the Institute of 
Culture and Art P.P. Semenov-Tian-Shansky Lipetsk State Pedagogical University, Candidate 
of Art History, Associate Professor, shefova_e@mail.ru. The article was submitted on 
30.01.2025, reviewed on 20.02.2025, accepted for publication on 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



 

ՀՏԴ: 929:781(479.25)Կոմիտաս+026  
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-28  

 
ԿՈՄԻՏԱՍԻ ԱՆՁՆԱԿԱՆ ԳՐԱԴԱՐԱՆՈՒՄ ՀԱՅՏՆԱԲԵՐՎԱԾ  

ԱՐԽԻՎԱՅԻՆ ՆՅՈՒԹԵՐԸ 
 

ԼԻԼԻԹ ՀԱՐՈՒԹՅՈՒՆՅԱՆ* 
 

Հղման համար. Հարությունյան, Լիլիթ: «Կոմիտասի անձնական գրադարանում հայտնաբերված 
արխիվային նյութերը»: Արվեստագիտական հանդես, N 1 (2025): 28-38. DOI: 10.54503/2579-2830-
2025.1(13)-28  

 
Կոմիտասի արխիվի զգալի մասն է կազմում նրա անձնական գրադարանը։ Գրա-

դարանի ֆոնդը պարունակում է մենագրություններ, պարտիտուրներ, դասագրքեր ու 
ձեռնարկներ, ժողովածուներ և այլ գրական, երաժշտական և երաժշտագիտական 
երկեր։ Այդ ֆոնդային միավորներից 32-ը պարունակում է Կոմիտասի ձեռագիր նշումներ։ 
Երբեմն դրանք միայն ընդգծումներ են, կարճ թարգմանություններ կամ նկատողություն-
ներ գրքի տեքստի վերաբերյալ, բայց երբեմն էլ հանդիպում են ծավալուն մտքեր, որոնք 
առատորեն շարադրված են հենց գրքի լուսանցքներում, ինչպես նաև առանձին թերթիկ-
ների վրա։ Այդ թերթիկներից շատերը ֆոնդի վերահաշվառման արդյունքում տեղափոխ-
վել են ձեռագրային բաժին, որոշ մասն էլ մնացել է գրքերի մեջ՝ որոշ չափով դուրս մնա-
լով ձեռագրային ժառանգությունն ուսումնասիրող կոմիտասագետների ուշադրությունից։  

Մեր անդրադարձը նվիրված է վերոնշյալ ձեռագիր թերթիկներից երեքին, դրանց 
բովանդակությանը, ինչպես նաև նրանց դերի արժևորմանը Կոմիտաս Վարդապետի 
արխիվում՝ որպես ինքնուրույն ձեռագրային միավորների։ Խոսքը Կոմիտասի գերմա-
ներեն-հայերեն գեղարվեստական թարգմանությունների մասին է։ Առաջին երկուսը 
երաժշտական երկերի՝ գերմանական հայտնի օրորոցայինի և Ջ. Ռոսինիի «Վիլհելմ 
Տել» օպերայից մի հատվածի ադապտացիան է հայերեն կատարման համար, իսկ 
երրորդը Օ. Ֆլայշերի ելույթից մի հատված է, որը նկարագրում է ֆոտոֆոնոգրաֆ սարքը։  

Բանալի բառեր՝ Կոմիտաս, արխիվ, գրադարան, ձեռագիր, թարգմանություն, 
Ռոսինի, Ֆլայշեր։ 

  
Ներածություն 
Երևանի Եղիշե Չարենցի անվան գրականության և արվեստի թանգա-

րանում պահվող Կոմիտասի անձնական գրադարանի ֆոնդը պարունակում է 
մենագրություններ, պարտիտուրներ, դասագրքեր, ժողովածուներ և այլ գրա-
կան երկեր, ինչպես նաև պարբերական հանդեսներ։ Այդ ֆոնդային միավորնե-
րից 32-ը պարունակում է Կոմիտասի ձեռագիր նշումներ [1, էջ 57, 80, 105, 138]։ 
Երբեմն դրանք միայն ընդգծումներ են, կարճ թարգմանություններ կամ նկատո-
ղություններ գրքի տեքստի վերաբերյալ, բայց երբեմն էլ հանդիպում են ծավալուն 
մտքեր, որոնք առատորեն շարադրված են հենց գրքի լուսանցքներում, ինչպես 
նաև առանձին թերթիկների վրա։ Այդ թերթիկներից շատերը ֆոնդի վերահաշ-
վառման արդյունքում տեղափոխվել են ձեռագրային բաժին, մի մասն էլ մնացել 
է գրքերի մեջ՝ որոշ չափով դուրս մնալով ձեռագրային ժառանգությունն ուսում-

* Կոմիտասի թանգարան–ինստիտուտի գիտաշխատող, Երևանի Կոմիտասի 
անվան պետական կոնսերվատորիայի դասախոս, արվեստագիտության թեկնածու, 
hrtnnlilit@gmail.com, հոդվածը ներկայացնելու օրը՝ 20.02.2025, գրախոսելու օրը՝ 
10.04.2025, տպագրության ընդունելու օրը՝ 10.06.2025: 

                                                 



              Կոմիտասի անձնական գրադարանում հայտնաբերված արխիվային նյութերը           29 

նասիրող կոմիտասագետների ուշադրությունից։ Սակայն 2020 թ. առ այսօր Կոմի-
տասի թանգարան-ինստիտուտի գիտաշխատողների ջանքերն ուղղված են ձեռա-
գրային այդ պատառիկները ամբողջությամբ գիտական շրջանառության մեջ դնելուն։ 

 
Հիմնական նյութի շարադրանք 
Այս հոդվածի համար առանձնացրել ենք բնույթով իրարից խիստ տարբեր 

հրատարակություններում հայտնաբերված երեք ձեռագիր թերթիկ, որոնք մի 
ընդհանրություն ունեն. դրանք Կոմիտասի գերմաներեն-հայերեն ազատ թարգ-
մանություններ են։ 

Առաջինը թերթիկը զետեղված է Թեոդոր Ռոդեի՝ միջին դասարանների 
համար երգեցողության ձեռնարկում։ Գիրքը հրատարակվել է Բեռլինում, 1898 թ. 
պրոֆեսոր Ռիխարդ Շմիդտի խմբագրությամբ1 [4, էջ 15]։ Գրքի տիտղոսաթեր-
թին կարելի է գտնել մակագրություն, ըստ որի Կոմիտասն այն ձեռք է բերել 
1898 թ. գարնանը։ Այստեղ ներկայացված են ձայնավարժություններ և Վ.Ա. Մո-
ցարտի, Ֆ. Շուբերտի, Յ. Բրամսի և այլ կոմպոզիտորների հանրահայտ երգեր։ 
Դրանցից որոշները մատիտով համարակալված են՝ ենթադրում ենք, հենց 
Կոմիտասի կողմից։ Բացի այդ համարակալումներից, գրքի վերջին էջին կից 
կարելի է գտնել չափածո գրվածք պարունակող ձեռագիր թերթիկը։  

Այս պահին, ԳԱԹ-ի վերոնշյալ վերահաշվառման արդյունքում թերթիկը 
դուրս է բերվել գրքից՝ հավանաբար ձեռագրային ֆոնդ տեղափոխելու նպատա-
կով։ Հուսով ենք, վերահաշվառման ավարտին այն նորից հասանելի կդառնա 
հետազոտողների համար։ Այսպիսով, թերթիկին Կոմիտասի ձեռքով գրված է. 

1. Քընիր, իմ սիրուն հրեշտակ, 
Քընել են գառնուկ, թըռչնակ, 
Լըռել են պարտեզ ու մարգ, 
Մեղուն էլ մըտել փեթակ, 
Փայլում է լուսնակն արծաթ, 
Իր շողն է կաթում վերադ, 
Քընի՛ր արծաթ շողի տակ, 
Քընի՛ր ոսկի քողի տակ, 
Սիրուն հրեշտակ։ 
 
2. Քո բաղտը չունի ոչ ոք, 
Խաղում ես, խընդում անհոգ, 
Քընում ես, առնում դադար, 
Առաջըդ մեղր ու շաքար, 
Ամեն բան պատրաստ, առատ, 
Միայն թե դու մի՛ լա շատ, 
Քընի՛ր արծաթ [? անընթ.] 

1 ԳԱԹ Կոմիտասի ֆոնդի համարը՝ 2821 [880]: 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



30                                                                                Լիլիթ Հարությունյան                           
                                 

 
 
Ուսումնասիրությունը ցույց տվեց, որ սա գերմանական հայտնի «Օրորո-

ցայինի» հայերեն թարգմանությունն է։ Երգի երաժշտությունը երկար տարիներ, 
այդ թվում նաև այս ուսումնական երգարանում, վերագրվում է Վ.Ա. Մոցարտին 
[4, էջ 44], սակայն ավելի ուշ, որպես երգի հավանական հեղինակներ, նշվում են 
17-18 դարերի կոմպոզիտորներ Յոհան Ֆլայշմանը կամ Բեռնհարդ Ֆլիսը [2, 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



              Կոմիտասի անձնական գրադարանում հայտնաբերված արխիվային նյութերը           31 

էջ 118]։ Խոսքերի հեղինակը Ֆրիդրիխ Վիլհելմ Գոթթերն է (1746-1797). «Օրորո-
ցայինը» հատված է նրա «Էսթեր» պիեսից [6, էջ 154]։ 

Կոմիտասն այստեղ, փաստորեն, երգի բառերը թարգմանել և ադապտաց-
րել է՝ հայերեն կատարման համար։ Ըստ տաղաչափության ու տողերի քանակի, 
տեսնում ենք, որ առաջին տունն ամբողջական է։ Իսկ երկրորդ տունն անա-
վարտ է՝ դժվարընթեռնելի է 7-րդ տողի երկրորդ բառը և բացակայում է վերջա-
վորությունը։ Ելնելով բնօրինակից, կարելի է վերջին երկու տողը նույնությամբ 
բերել առաջին տնից, սակայն 7-րդ տողը բնօրինակում այլ է։ Ուշադիր նայելով 
Կոմիտասի ձեռագրի վերջին՝ դժվարընթեռնելի բառին, կրող ենք ենթադրել, որ 
գրված է «արծաթ», սրանից ենթադրում ենք, որ երկու տների վերջին երեք տո-
ղերը Կոմիտասն այնուամենայնիվ նույնն է թողել՝  

Քընի՛ր արծաթ շողի տակ, 
Քընի՛ր ոսկի քողի տակ, 
Սիրուն հրեշտակ։ 

Ներկայացվող երկրորդ ձեռագիր թերթիկը հայտնաբերվել է Ջոակինո Ռո-
սինիի «Վիլհելմ Տել» օպերայի կլավիրում՝ 287-րդ էջին։  

Սա օպերայի գերմաներեն թարգմանված և կրճատված տարբերակն է2 [5, 
էջ 1, 7, էջ 42]։ Այս տարբերակի 15-րդ համարը, որը կոչվում է «Խմբերգ և պար» 
[5, էջ 285], Կոմիտասն ամբողջությամբ թարգմանել է հայերեն, իսկ որոշ 
հատվածներ դուրս է բերել առանձին թերթիկի վրա։ 

Որպէս հովիկ, առոյգ, թեթև, 
Ուրախ-զըւարթ և թև ի թև 
Ուժգին երգեր էլ թող հնչեն, 
Թող հնչեն, 

     Անցնենք թև ի թև 
Պար բըռնենք թեթև[:] 
  
Որպէս հովիկ, առոյգ, թեթև, 
Ուրախ, զուարթ և թև ի թև, 
Անթառամ սէր 
Թող ձեզ նուէր[,] 
Անթառամներ 
Թող ձեզ ընկեր։ 
 
Վարդ քաղեցէք, 
Փունջ կապեցէք 
Թարմ կանաչով 
Ալ ծաղկունքով 
Վառ խաչերով 
Թագ հիւսեցէք[:] 

2 ԳԱԹ Կոմիտասի ֆոնդի համարը՝ 2966 [1304]:  

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



32                                                                                Լիլիթ Հարությունյան                           
                                 

 
 
Ընդհանուր առմամբ կարող եք տեսնել 5 իրար քիչ թե շատ նման տներ։ Երևում 

է նաև, որ սա աշխատանքային սևագիր է, որոշ տողեր ջնջված են, փոփոխված։  
Բացի այս էջերից, Կոմիտասը նոտաների տակ՝ «երգվող» թարգմանու-

թյուններ է արել նաև նույն օպերայի այլ մասերում, ինչպես նաև իր անձնական 
գրադարանում գտնվող այլ օպերաներում։ Հատկապես Կոմիտասին հետա-
քրքրել են Ջուզեպե Վերդիի և Ռիխարդ Վագների օպերաները [1, էջ 62]։ Այս 
թարգմանությունների ավելի մանրամասն դիտարկումը, կարծում ենք, կարող է 
դառնալ առանձին հոդվածի առարկա։ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



              Կոմիտասի անձնական գրադարանում հայտնաբերված արխիվային նյութերը           33 

 
 

Իսկ մեր ներկա անդրադարձի երրորդ և վերջին նմուշը, նույնպես ազատ 
թարգմանություն լինելով հանդերձ, էապես տարբերվում է նախորդ երկուսից, 
քանի որ թարգմանված է ոչ թե բանաստեղծական չափածո տեքստ, այլ Կոմի-
տաս Վարդապետի ուսուցիչներից մեկի՝ երաժշտագետ Օսկար Ֆլայշերի զեկու-
ցումից մի հատված։ Ձեռագիր թերթիկը գտնվում է Միջազգային երաժշտական 
ընկերության ամսագրի 1903 թվականի մարտի համարում՝ Ֆլայշերի զեկուց-
մանը կից3 [8, էջ 301]։ Այլ նվիրված է նույն թվականին ոմն Էմանուել Չերվեն-
կայի կողմից Պրահայում ներկայացված ձայնագրման նոր սարքին։ Այն օգտա-

3 ԳԱԹ Կոմիտասի ֆոնդի համարը՝ 2579 [1139]: 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



34                                                                                Լիլիթ Հարությունյան                           
                                 
գործում էր լույսի ճառագայթները, որոնք ընկնում էին պտտվող լուսանկարչա-
կան [ապակե] սկավառակի վրա։ Այսինքն, բացի բուն հնչող ձայնագրությունից, 
ստացվում էր նաև ձայնային ալիքի պատկերը։ Շուտով նրա գյուտը բարձր 
գնահատական ստացավ մասնագիտական շրջանակներում, նույն տարում Չեր-
վենկան նույիսկ ներկայացրեց իր գյուտը Բեռլինի Թագավորական ակադե-
միայի առջև [3, էջ 3]: Հենց այդ ցուցադրության ժամանակ է ելույթ ունեցել նաև 
Օսկար Ֆլայշերը։ Ահա թե ինչ է դուրս բերել Կոմիտասը նրա ելույթից. 

 
Լուսաձայնագիր (ֆոթոֆոնոգրաֆ) 

 
Ենթադրենք, որ մենք հայելի ենք նայում առաջին անգամ. մեզնից մեկը 

կզարմանայ, միւսը կհիանայ, մեկն էլ կուրախանայ մի ապակու կտորի մէջ իր 
պատկերը տեսնելով։ Ճիշտ մի այսպիսի հայելի է և ձայնագիրը (ֆոնոգրաֆ). 
բայց այս հայելին ո՛չ թէ մեր արտաքին պատկերն է ցոյց տալի, այլ ներքինը՝ մեր 
կամքն ու ցանկութիւնը, միտքն ու զգացումը և այլն, աւելի պարզ, քան տեսանելին։ 

Թղթի գիւտիցն ի վէր աչքը շատ է տեսնում, ականջը քիչ է լսում։ Փաստա-
բան, պաշտօնեայ, վաճառական և այլն գրուած թղթին աւելի ենք հաւատ ընծա-
յում, քան կենդանի խօսքին։ Մենք մարդոց մասին այն կամ այն կարծիքն ենք 
կազմում նոցա գրուածքները կարդալով, ... 

Ձեռագիրն անավարտ է, այն վստահաբար պիտի շարունակություն ունե-
նար։ Հետաքրքրական է, որ Կոմիտասն այս տեքստը թարգմանել է աստիճա-
նաբար՝ 4 տարբերակով, 4 առանձին էջերի վրա։ Առաջին տարբերակում միայն 
վերնագիրն է գրել, այնուհետև երկրորդ տարբերակում՝ վերնագիրը և մի ֆրազ։ 
Երրորդ տարբերակում վերնագիրն է և մի պարբերություն միայն, իսկ 4-րդ 
տարբերակն արդեն Ձեզ ներկայացրած անավարտ գրվածքն է։ 

 

   
 
Քանի որ պարոն Չերվենկան չկարողացավ պարզաբանել իր մեքենայի աշ-

խատանքի վերաբերյալ որոշ հարցեր, նրա գյուտը արագ ընկավ մոռացության 
մեջ: Սակայն ավելի վաղ ներկայացված՝ Թոմաս Էդիսոնի Ֆոնոգրաֆը շրջա-
դարձային դեր ունեցավ երաժշտական ձայնագրության ոլորտում։ Հայտնի է, որ 
ձայնագրող սարքի կիրառությունը նոր հորիզոններ բացեց ինչպես ակադեմիա-
կան երաժշտության կատարողական արվեստի զարգացման համար, այնպես էլ 
ավանդական երաժշտական նմուշների առավելագույնս ճշգրիտ գրանցման և 
պահպանման հնարավորություն տվեց։ Եվ դեռևս 20-րդ դարի ամենասկզբում 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



              Կոմիտասի անձնական գրադարանում հայտնաբերված արխիվային նյութերը           35 

ժամանակի առաջատար երաժշտագետները կարողացել են ըստ արժանվույն 
գնահատել և կանխատեսել ձայնագրող սարքի նշված առավելությունները։ 

 

   
 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



36                                                                                Լիլիթ Հարությունյան                           
                                 

Եզրակացություն 
Այսպիսով, Կոմիտաս Վարդապետի գործունեության ոլորտները թվարկելիս 

մենք նշում ենք, որ նա հայ երաժշտությունն ու երաժշտատեսական միտքը 
դուրս բերեց և ներկայացրեց միջազգային հանրությանը։ Իսկ մեր ներկայաց-
րած փոքրիկ թարգմանությունները փաստում են Կոմիտասի ցանկությունը կա-
տարելու հակառակը ևս՝ արևմտաեվրոպական երաժշտության, գրականության, 
ինչպես նաև գիտական ակնառու երևույթները թարգմանելու, ադապտացնելու, 
հասանելի դարձնելու հայկական միջավայրում, և դրանով իսկ իրար մոտեցնելու 
միմյանցից այդքան տարբեր, բայց միմյանցով հետաքրքրված մշակութային 
շերտերը։ 
 
Գրականություն 

1. Կոմիտաս Վարդապետի անձնական գրադարանը, աշխատասիրությամբ 
Մ. Հարոյանի, Լ. Հարությունյանի, Ա. Մուշեղյանի, Ն. Միսակյանի, Դ. Երաժշտի. Երևան, 
Կոմիտասի թանգարան-ինստիտուտի հրատ., 2022։ 

2. Goretzki E., Krickeberg D. Das Wiegenlied "von Mozart", Mitteilungen der 
Internationalen Stiftung Mozarteum. Salzburg, 1988. 

3. Matoušek D. The Early Recording Industry in the Czech Lands – Part 1, Music 
Business Research, January, Առhttps://musicbusinessresearch.wordpress.com/2012/01/08/th 
e-early-recording-industry-in-the-czech-lands-part-1/ 

4. Rode Th., Schmidt R. Leitfaden II für den Gesangsunterricht der Mittelstufe auf 
Gymnasien, Real–Gymnasien, Ober–Real– und sonstigen Schulen, H.W. Müller. Berlin, 
1898. 

5. Rossini G. Tell Oper in 4 Aufzügen: text von Etienne (Jouy) und Hippolite Bis (deuts-
che Uebersetzung von Theod v. Haupt): Vollständiger Klavierauszug mit deutschem Text, neu 
bearbeitet von Richard Kleinmichel, B. Schott’s Söhne. Mainz, [1900]. 

6. Schauspiele von Friedrich Wilhelm Gotter. Leipzig, bey Georg Joachim Göschen, 
1795. 

7. Tell: heroisch-romantische Oper in vier Akten, nach Jouy und bis frei bearbeitet von 
Theodor v. Haupt, Musik von Rossini. Mainz und Antwerpen, bey B. Schott’s Söhnen. Eigen-
thum der Verleger. 

8. Zeitschrift der Internationalen Musik–Gesellschaft, Breitkopf & Härtel. Leipzig,  
März, 1903. 
 
References 

1. The Personal Library of Komitas Vardapet, edited by M. Haroyan, L. Harutyunyan, 
A. Musheghyan, N. Misakyan, D. Yerazhisht. Yerevan, Komitas Museum-Institute Publishing 
House, 2022 (In Armenian). 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



              Կոմիտասի անձնական գրադարանում հայտնաբերված արխիվային նյութերը           37 

АРХИВНЫЕ МАТЕРИАЛЫ, ОБНАРУЖЕННЫЕ В ЛИЧНОЙ  
БИБЛИОТЕКЕ КОМИТАСА 

 
ЛИЛИТ АРУТЮНЯН* 

 
Для цитирования: Арутюнян, Лилит. “Архивные материалы, обнаруженные в личной библиотеке 
Комитаса”. Искусствоведческий журнал, N 1 (2025): 28-38. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-28 
 

Значительную часть архива Комитаса составляет его личная библиотека. В 
фонде библиотеки имеются монографии, партитуры, учебники и пособия, сбор-
ники и другие литературные, музыкальные и музыковедческие произведения. 
32 из этих фондовых единиц содержат рукописные записи Комитаса. Иногда 
это обычные подчеркивания, краткие переводы или замечания по тексту книги, 
но иногда это обширные мысли, которыми исписаны поля той или иной книги, 
а также отдельные листочки с рукописью. В результате переучета фонда в 
Музее литературы и искусства им. Егише Чаренца многие из этих листочков 
были переданы в рукописный отдел, а часть из них осталась в книгах, в неко-
торой степени пропавших с поля зрения специалистов, изучающих рукописное 
наследие Комитаса. 

Данная статья посвящена трем упомянутым выше рукописных листочкам, 
их содержанию, а также оценке их роли в архиве Комитаса как самостоятельных 
рукописных единиц. Речь идет о немецко-армянских художественных переводах 
Комитаса. Первые два – обработка знаменитой немецкой колыбельной «Спи, 
моя радость, усни» и отрывок из оперы Джоаккино Россини «Вильгельм Телль» 
для исполнения на армянском, а третий – отрывок из речи Оскара Фляйшера, 
описывающей устройство фотофонографа. 

Ключевые слова: Комитас, архив, библиотека, рукопись, перевод, Россини, 
Флейшер. 

 

 

* Научный сотрудник Музея-института Комитаса, лектор Ереванской государственной 
консерватории имени Комитаса, кандидат искусствоведения, hrtnnlilit@gmail.com, статья 
представлена 20.02.2025, рецензирована 10.04.2025, принята к публикации 10.06.2025.  

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



38                                                                                Լիլիթ Հարությունյան                           
                                 

ARCHIVE MATERIALS DISCOVERED IN KOMITAS’S PERSONAL LIBRARY 

LILIT HARUTYUNYAN* 

 
For citation: Harutyunyan, Lilit. “Archive materials discovered in Komitas’s personal library”, Journal of 
Art Studies, N 1 (2025): 28-38. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-28  

 
A significant part of Komitas’s archive makes his personal library. It includes 

monographs, scores, textbooks and manuals, collections and other literary, musical 
and musicological works. 32 of these stock units contain handwritten notes by 
Komitas. They are either ordinary underlinings, brief translations, comments on the 
text of the book, or extensive thoughts written down on the margins of a book and 
sometimes – on separate sheets of paper with the manuscript. As a result of the re-
registration of the fund in the Yeghishe Charents Museum of Literature and Art, 
many of these pages were transferred to the manuscript department of the archive, 
but some of them remained in the books and thus were missed by the specialists 
studying the handwritten heritage of Komitas. 

This article focuses on three of the above-mentioned handwritten pages, their 
content and assessment of their role in the Komitas archive as independent 
handwritten items. Namely, it is about the German-Armenian translations by 
Komitas. The first two are: an adaptation of the popular German lullaby “Sleep, my 
joy, sleep”, and an excerpt from Gioachino Rossini’s opera “William Tell” for 
performing in Armenian. The third is an excerpt from a speech by Oscar Fleischer 
describing the device called Phonophotograph. 

Key words: Komitas, archive, library, manuscript, translation, Rossini, 
Fleischer. 

 
 
 
  

* Researcher at Komitas Museum-Institute, Lecturer at Yerevan Komitas State Con-
servatory, PhD, hrtnnlilit@gmail.com. The article was submitted on 20.02.2025, reviewed on 
10.04.2025, accepted for publication on 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



 

ՀՏԴ: 784+726.5(479.25)  
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-39 
 

ԳՈՂԹԱՆ ԵՐԳԱՐՎԵՍՏԻՑ ՄԻՆՉԵՎ ՎԵՐԱՆՈՐՈԳՈՒԹՅՈՒՆ. 
ՆՈՐԱՀԱՅՏ ՆՄՈՒՇՆԵՐ ԱՐՄԱՇԻ ՎԱՆՔԻ ՁԵՌԱԳՐԵՐՈՒՄ 

 
ԱՍՏՂԻԿ ՄՈՒՇԵՂՅԱՆ* 

 
Հղման համար. Մուշեղյան, Աստղիկ: «Գողթան երգարվեստից մինչև Վերանորոգություն. նորա-
հայտ նմուշներ Արմաշի վանքի ձեռագրերում»: Արվեստագիտական հանդես, N 1 (2025): 39-66. 
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-39 
 

Արմաշի երգչական ավանդույթը հիմնարար նշանակություն ունի հայ հոգևոր 
երաժշտարվեստում։ Պահպանված ձեռագրերի ուսումնասիրությունը, գրված Նոր հայ-
կական ձայնագրությամբ հայտնի երաժշտապետ Համբարձում Չերչյանի և նրա աշա-
կերտների ջանքերով, թույլ է տալիս բացահայտել բազմաթիվ արժեքավոր ձայնագրու-
թյուններ։ Այս առումով հատկապես ցուցելի են հայ հոգևոր երգարվեստի զարգացման 
երկու նշանակալի փուլերը ներկայացնող նորահայտ շարականները՝ երկու «գովքերը»՝ 
նվիրված հայ հերոս-վկաներին։ Դրանցից առաջինը «Զարմանալի է ինձ» շարականն է, 
որը վերագրվում է առաջին կին հիմներգուներից մեկին, փառապանծ Գողթան երգիչ-
ների շառավիղ Խոսրովիդուխտին (Ը դ.), որը նա նվիրել է իր եղբոր՝ իշխան Վահան 
Գողթնացու հիշատակին։ Երկրորդը «Երգեմք ձեզ զերգս» շարականն է Սուրբ Ղևոնդ-
յանց քահանաներին նվիրված կանոնից, որ պատկանում է Ս. Ներսես Շնորհալու գրչին 
(ԺԲ դ.)։ Այս երկու գլուխգործոցների երաժշտական բաղադրիչների մանրակրկիտ քննու-
թյունը հաստատում է, որ դրանք արժանահավատ նմուշներ են, որ պարփակում են հա-
յոց երգարվեստի առավել հին և իսկատիպ շերտեր։ 

Համեմատական աշխատանքի ընթացքում այլ երաժիշտների՝ Ն. Թաշճյանի և 
Ե. Տնտեսյանի համանուն ձայնագրություններում, մենք բացահայտել ենք բազմաթիվ 
խրթնաբան և չափազանց զարդոլորուն երաժշտական դարձվածքներ, որ շարական-
ների երաժշտական հյուսվածք են ներմուծվել հետագա դարաշրջաններում։ 

Մեր ուսումնասիրության կարևոր եզրահանգումներից է այն, որ շարականների 
երաժշտական բաղադրիչներին բնորոշ մի շարք առանձնահատկություններ՝ իմպրովի-
զացիոն բնույթը, գրական տեքստի վանկերի համեմատաբար ազատ երկարաձգումները, 
ձայնեղանակային մի քանի կառույցների համադրումները, ռիթմա-ինտոնացիոն հա-
րուստ նկարագիրը, սեկվենցիոն դարձվածքները, զարդարանքները, աշխարհիկ-գուսա-
նական արվեստից ներթափանցած տարրերը, շատ բանով կանխադրում են հայկական 
տաղային արվեստի հետագա զարգացումը: Նախորդ երկու շարականների երաժշտա-
բանաստեղծական լեզվին բնորոշ հատկանիշները նորովի են մեկնաբանվել ուշ միջնա-
դարում՝ այսպես կոչված Վերանորոգության շրջանում, բոլորովին այլ ժանրում գրված 
ստեղծագործության մեջ։ Նրա գրական տեքստի համար հիմք է ծառայել «Երգեմք ձեզ 
երգս» շարականի տներից մեկը, որի համար Անանուն հեղինակը հորինել է Սրբոց 
Մարտիրոսաց «Իսկ ի հեղմանէ արեան ձերոյ» մեղեդին, որը մեծակերտ-զարդարական 
ոճի բնորոշ նմուշ է։ 

Տարբեր դարաշրջաններում և ժանրերում ստեղծված նշյալ հոգևոր ստեղծագործու-
թյունները կազմում են մի եռամիասնություն՝ լրացնելով հայ հոգևոր երգարվեստի մար-
տիրոսագրության յուրատիպ շարքը: Դիտարկված երեք երգերի երաժշտական բաղա-

* Մեսրոպ Մաշտոցի անվան Մատենադարանի ավագ գիտաշխատող, Կոմիտասի թան-
գարան-ինստիտուտի գիտաշխատող, արվեստագիտության թեկնածու, a.musheghyan@gmail.com, 
հոդվածը ներկայացնելու օրը՝ 10.12.2024, գրախոսելու օրը՝ 10.02.2025, տպագրության 
ընդունելու օրը՝ 10.06.2025: 

 

                                                 



40  Գողթան երգարվեստից մինչև Վերանորոգություն. նորահայտ նմուշներ Արմաշի վանքի...                                                       
                                 
դրիչները միավորվում են ոճական, ձայնեղանակային, մեղեդիական-դարձվածաբանա-
կան և մի շարք այլ ընդհանրություններով, փաստ, որը թույլ է տալիս ի հայտ բերել որո-
շակի տիպաբանական ընդհանրություններ։ 

Արմաշական երգչական ավանդույթին պատկանող «Զարմանալի է ինձ», «Երգեմք 
ձեզ» շարականները և «Իսկ ի հեղմանէ» մեղեդին՝ նվիրված Հայ Առաքելական Եկեղեցու 
մարտիրոսացած սրբերին, նոր երաժշտական հուշարձաններ են, որ վերակերտում են 
հայ մոնոդիկ երաժշտարվեստի ուղին՝ հնագույն Գողթան երգիչներից մինչև ուշմիջ-
նադարյան Վերանորոգություն։ 

Բանալի բառեր՝ Գողթան երգարվեստ, Խոսրովիդուխտ, Ս. Ներսես Շնորհալի, 
Անանուն հեղինակ, Վերանորոգություն, գովք, մեղեդի:  
 

Ներածություն 
Արմաշի վանքի երգչական ավանդույթը ձևավորվել է պոլսահայ անվանի 

երաժիշտ Համբարձում Չերչյանի ջանքերով, որն անուրանալի վաստակ ունի 
հայ երաժշտական մշակույթի պատմության մեջ, և ԺԹ դարի կեսերին առաջին-
ներից մեկն է ձեռք զարկել բանավոր ավանդույթով փոխանցված հայ ժողովրդի 
հարուստ երաժշտական ժառանգությունը պահպանելու գործին։ Հ. Չերչյանի 
ձայնագրած կոթողային աշխատությունների թվին են պատկանում «Շարակ-
նոցը», «Ժամագիրքը» և այլ ժողովածուներ, որ ընդգրկում են բացառիկ կարևո-
րություն ունեցող երաժշտական նյութ և որպես սկզբնաղբյուրներ հիմնաքարա-
յին նշանակություն ունեն հայ հոգևոր երգեցողության համընդհանուր ուսումնա-
սիրման դիտանկյունից: Մեր կատարած քննությունը և բնագրագիտական-հա-
մեմատական վերլուծությունը մյուս գրառումների հետ (Ն. Թաշճյան, Ե. Տնտես-
յան) թույլ է տալիս եզրակացնել, որ Հ. Չերչյանն առաջնորդվել է բացառապես 
քննական ոգով՝ հանդես բերելով աղբյուրագիտական հիմնավոր իմացություն: 
Ահա այս ժողովածուներից է, որ Արմաշի վանքի Ժառանգավորաց վարժարանի, 
ապա նաև Դպրեվանքի աշակերտները կատարել են իրենց ընդօրինակություն-
ները՝ ստեղծելով երգչական մի ամբողջ ավանդույթ ներկայացնող ձեռագրա-
կան ժառանգություն, որի հետազոտումը թույլ է տալիս բացահայտել բազմաթիվ 
արժեքավոր ձայնագրություններ՝ շարականներ, տաղեր և մեղեդիներ, որոնց 
մինչ այժմ հայտնի տարբերակները զերծ չեն ուշմիջնադարյան ազդեցությունից:  

Այս առումով մեծապես կարևոր են հայ հոգևոր երգարվեստի զարգացման 
երկու կարևորագույն փուլերը ներկայացնող «Զարմանալի է ինձ» (Ը դ.) և 
«Երգեմք ձեզ զերգս» (ԺԲ դ.) շարականները: Այս ստեղծագործություններին ժա-
մանակագրական առումով մի քանի դար է բաժանում, սակայն դրանք զարմա-
նալիորեն հարազատ են իրենց երաժշտաբանաստեղծական կերտվածքով ու 
ոճական մի շարք առանձնահատկություններով։ Նշված շարականների քննութ-
յունը կատարել ենք ըստ Արմաշի հավաքածուի ձեռագրերից մեկի, որ պահվում 
է Մեսրոպ Մաշտոցի անվան Մատենադարանի Նորագույն հավաքածոյում (ձեռ. 
N 96): Այս տետրում տեղ գտած ձայնագրություններն ընդօրինակել է Տ. Խորեն 
քհն. Պապայանը Արմաշի դպրեվանքի աշակերտության ընթացքին՝ երաժշտու-
թյան ուսուցիչ Համբարձում Չերչյանի ղեկավարությամբ (1885 թ.): 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                  Աստղիկ Մուշեղյան                                                  41 

Վահան Գողթնացուն նվիրված «Զարմանալի է ինձ» գովքը 
Վահան Գողթնացուն նվիրված «Զարմանալի է ինձ» շարականն ավանդաբար 

վերագրվում է Խոսրովիդուխտին (Ը դ.), որն այն հորինել է հանուն հավատի նա-
հատակված իր եղբոր հիշատակին. «ասի անգիր աւանդութեամբ, թէ քոյր երա-
նեալ նահատակին երգեալ իցէ զայս», - գրում է Գ. Ավետիքյանը [9, էջ 592]։ Շա-
րականի հեղինակին վերաբերող որոշ վերապահումներ է ունեցել Ղ. Ալիշանը, 
ըստ որի՝ եթե չլիներ ավանդությունը, ապա երգի հեղինակ կարող էր համարվել 
Սահակադուխտ Սյունեցին (Ը դ.)։ Այս կարծիքին են հակվել Մ. Օրմանյանը [36, 
էջ 868], Գ. Հակոբյանը [18, էջ 171] և Հ. Բախչինյանը [10, էջ 132]։  

Մեր բազմադարյան երգաստեղծության մեջ երկու ազնվազարմ տիկնայք 
կան՝ հոգևոր երգերի հեղինակ, երկուսն էլ՝ Սյունյաց լեռնական աշխարհից։ 
Մեկը՝ «մեծանուն Հայ երգուհի» [3, էջ 196] Սահակադուխտն էր, իսկ մյուսը՝ 
«Հայկուհի գերագոյն գուսանն» [3, էջ 196] Խոսրովիդուխտ իշխանուհին։ Նշա-
նակալի է նրանց դերը ոչ միայն որպես երաժշտաբանաստեղծական զգալի ժա-
ռանգություն թողած արվեստագետներ, այլև որպես պատմականորեն առաջին 
կին շարականագիրներ, որոնք իրենց ստեղծագործական գործունեությամբ հայտ-
նի են եղել դեռևս Ը դարում: Այս առումով նրանք մեկ դարով կանխում են բյու-
զանդացի հայտնի երաժիշտ-բանաստեղծ և հիմներգու, միանձնուհի Ս. Կասիա 
Կոստանդնուպոլսեցուն և նրա արվեստը (Թ դար)1, միակ կինը, որի ստեղծա-
գործությունները կանոնացվել են Ուղղափառ եկեղեցու կողմից2:  

Անշուշտ, գեղարվեստական բարձր արժանիքներով օժտված «Զարմանալի 
է ինձ» շարականը կարող էր գրված լինել մեր փայլուն կին հիմներգուներից և՛ 
մեկի, և՛ մյուսի կողմից: Սակայն մենք պաշտպանում ենք ավանդական տեսա-
կետը, այն է, թե՝ հեղինակը Խոսրովիդուխտ իշխանուհին է, որը պատմական 
Գողթն գավառի ծնունդ էր, հայ հին հռչակավոր գուսան-վիպասանների՝ Գող-
թան երգիչների շառավիղը։ Ստեղծագործությունը, որ Ղ. Ալիշանը բնութագրել է 
իբրև «ծնունդ չքնաղ մտաց և սրտի» [3, էջ 194], կանոնացվել է Հայ եկեղեցու 
կողմից (չնայած որ հեղինակն աշխարհիկ անձնավորություն էր)։ Այն բնու-
թագրվել է իբրև «գովք» կամ ողբ. նորերս Հ. Բախչինյանը, հղելով բանաստեղ-
ծական տողերը, մի նոր մեկնություն է տվել նրա ժանրային հատկանիշին՝ այն 
կոչելով «հոգևոր ներբողական երգ» [10, էջ 134]։  

Գովքն իր ուրույն երաժշտաբանաստեղծական կերտվածքով ու մեղեդու 
ծավալման իմպրովիզացիոն բնույթով, գործիքային տարրերի ներառմամբ և  
զարդոլորուն ոճով նոր խոսք էր Ը դարի երգարվեստում։ Շարականի երաժշտա-
կան բաղադրիչը՝ ծանոթ հետազոտողներին լոկ Ն. Թաշճյանի ձայնագրությամբ 
[20, էջ 879], արժանացել է հանգամանալից քննության [38, էջ 115-116, 39, 
էջ 276-279, 14, էջ 192-196, 7, էջ 166-169]։ Ք. Քուշնարյանը, բնութագրելով 
ստեղծագործության ոճը, նշել է, որ ինտոնացիոն կառուցվածքով, զարգացման 
մասշտաբներով և շարադրանքի առանձնահատկություններով այն միջին տեղ է 
գրավում վաղ միջնադարյան շարականների և զարգացած ավատատիրության 

1 Այս կարևոր փաստն ընդգծում են Է. Շիրինյանը [31] և Աբել քհն. Մանուկյանը [26]։ 
2 Երգաստեղծ կանանց՝ Խոսրովիդուխտի, Սահակադուխտի և Կասիայի մասին տե՛ս 

[8, էջ 356-358]: 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



42  Գողթան երգարվեստից մինչև Վերանորոգություն. նորահայտ նմուշներ Արմաշի վանքի...                                                       
                                 
դարաշրջանի ծավալուն ծորերգային շարականների միջև: Վերջիններիս դրանք 
մոտ են իրենց զարգացման թափով, յուբիլյացիաների և մոդուլյացիաների առ-
կայությամբ [38, էջ 115]: Ռ. Աթայանը, շարականը համարելով իմպրովիզացիոն 
սկզբունքի կիրառման կատարյալ օրինակ, մատնանշում է յուբիլյացիաների առա-
տությունը, ձայնեղանակային և ձայնակարգային փոփոխությունները և մետրա-
կան լիակատար ազատությունը՝ զուգահեռելով ստեղի տիպի բազմաճյուղ շա-
րականների հետ [40, էջ 247-248]։ Ն. Թահմիզյանը «Զարմանալի է ինձ» շարա-
կանի ընդլայն վերլուծության մեջ ընդգծել է հորինվածքի՝ մեղեդիական առան-
ձին կտորների ազատ զարգացման սկզբունքի վրա հիմնված լինելու հանգա-
մանքը, որից ելնելով էլ ստեղծագործության ձևը բնորոշել է որպես «պոեմ» կամ 
«ֆանտազիա» [14, էջ 194]։ Գիտնականի մանրազնին քննության մեջ հստակ 
զատորոշվում են մեղեդիական գծի գլխավոր առանձնահատկությունները՝ գրա-
կան բնագրի կառուցվածքից անկախ ռիթմը, բազմահնչյուն զարդոլորումները, 
գործիքային տիպի բարդ անցումները, ելևէջի սահուն ամբարձումների ու ան-
կումների ճարտար կիրառումը, «որոնք ստեղծագործությանը հաղորդում են 
պերճ վոկալիզի նկարագիր» [14, էջ 194]: Ուսումնասիրողները նշել են նաև շա-
րականերգության մեջ ի հայտ եկած նորույթը՝ երկթեմա կառուցվածքը [38, էջ 
115, 14, էջ 195]: Ա. Արևշատյանի համոզմամբ՝ երգը հենց սկզբից հորինված է 
եղել որպես աշխարհիկ ողբ՝ հիմք դնելով ինքնուրույն մի ավանդույթի, իսկ նրա 
ժանրային պատկանելությունը «Մանկունք» երգատեսակին ակնհայտորեն ուշ 
շրջանի իրողություն է և պայմանական բնույթ է կրում [7, էջ 166, 37, էջ 128-132]: 
Ըստ Մ. Նավոյանի՝ մինչև Ժ դարը երգաստեղծության ոլորտում աշխարհիկ ազ-
դեցությունների արդյունքը կարող է համարվել Խոսրովիդուխտի ողբը. խոսքն 
այստեղ վիպական ոլորտի, գուսանական արվեստի մասին է [29, էջ 72-73]։ 

Առանձին դիտարկման խնդիր է գովքի ԲՁ ձայնեղանակային նշումը, որն 
ուսումնասիրողների կողմից տարբեր կերպ է մեկնաբանվել։ Ե. Տնտեսյանի 
կարծիքով՝ այս երգերը «իրենց համար յատուկ եղանակ ունին» [34, էջ 66]։ 
Ք. Քուշնարյանը ձայնեղանակը համարում է հիպոդորիական ձայնակարգի և 
համանուն կրկնակի ձայնակարգի համադրություն [38, էջ 115], իսկ ըստ 
Ն. Թահմիզյանի՝ ձայնեղանակը հանդիսավոր օրերի ԲՁ կանոնագլուխներից 
եկող բուն հին եղանակի (ԲՁ-ԳՁ-ԳԿ) կիրառումներից մեկն է, ավելի ճիշտ՝ ԲՁ-ի 
մի ավելի անխառն ձև [12, էջ 47, 14, էջ 194]։ Լ. Հակոբյանը ձայնեղանակային 
նշումը բացատրում է որպես կանոնական Ութձայնի սահմաններից դուրս չգալու 
անհրաժեշտության արդյունք [19, էջ 72, հմմտ. նաև 67-68], իսկ Ա. Արևշատյանը 
գտնում է, որ գովքի ձայնեղանակը պատկանում է ԴԿ ստեղիին [7, էջ 166-167]3։  

Քննությունը ցույց է տալիս, որ երկը կառուցված է ԳԿ և ԳԿ դարձվածք 
ձայնեղանակների համադրության սկզբունքով, ինչը հայ շարականերգության 
մեջ արդեն գործածվել էր Ս. Հովհաննես Օձնեցի հայրապետի հեղինակած 
«Նահատակ բարի Քրիստոսի» Օրհնության մեջ (Կանոն Ստեփանոսի Նախա-
վկայի, Ա պատկեր):  

3 Մեկ այլ տեղ Ա. Արևշատյանը նշում է՝ «աւելի մօտ է Դ կողմ ձայնեղանակի ոլորտին» 
[7, էջ 168]: 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                  Աստղիկ Մուշեղյան                                                  43 

Հարկ ենք համարում նկատել, որ հայ հոգևոր երգաստեղծության մեկ այլ 
կարևոր սկզբնաղբյուրներից մեկում՝ Ե. Տնտեսյանի «Ձայնագրեալ Շարակա-
նում», «Զարմանալի է ինձ» երգը բացակայում է, ինչը նրա ստեղծագործության 
հետազոտող Հ. Ութիջյանի կարծիքով առավելաբար պայմանավորված է տպա-
գրության ընթացքի հետ կապված այլևայլ խնդիրներով (նշենք, որ բացակայում 
են այլ շարականներ ևս, որոնց թվում է նաև ծանր զարդոլորուն ոճի «Այսօր 
երեւումն» Խաչվերացի Համբարձին)։ Այս պարագային գիտնականը կարծում է, 
որ անհրաժեշտաբար պետք է հիմնվել այլ աղբյուրների վրա. “Of the remaining 
omissions, certain hymns – such as the highly-melismatic hymns Aysōr erewumn and 
Zarmanali ē inj – will necessarily have to be adopted from other sources” [41, էջ 197]։ 

Արդ, Արմաշի երգչական ավանդույթում գրառված «Զարմանալի է ինձ»  
գովքը ներկայանում է մի նոր պատումով, որը Հ. Չերչյանի ձայնագրության 
ընդօրինակումն է. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



44  Գողթան երգարվեստից մինչև Վերանորոգություն. նորահայտ նմուշներ Արմաշի վանքի...                                                       
                                 

 
Անհրաժեշտաբար պետք է փաստենք, որ նախորդ ուսումնասիրողների 

առաջ բերած ոճական առանձնահատկությունների մի մասը և ձայնեղանակա-
յին նկարագիրը վերաբերում են նաև արմաշական նմուշին: Սակայն համեմա-
տական-վերլուծական աշխատանքը թույլ է տալիս եզրակացնել, որ վերջինս զերծ է 
արդեն նկատված այն երկարաբանություններից, որ Ն. Թահմիզյանը պայմա-
նավորում էր ինքնարտահայտման իմպրովիզացիոն բնույթով [39, էջ 278, 14, 
էջ 195]։ Նորահայտ տարբերակից պարզորոշ կերպով երևում է, որ դրանք կա-
րող էին և չլինել, - այս դեպքում ստեղծագործության մտահղացքն առավել ամ-
բողջական է դիտվում։ Բացի այս, արմաշական օրինակում զեղչված են մի քանի 
բազմահնչյուն կազմավորումներ ու գործիքային բնույթի գամմայատիպ անցում-
ներ (տե՛ս Թաշճյանի օրինակի «հնչմունք» և «Վահան» հատվածները): Խոսքը 
վերաբերում է, հատկապես, «Զարմանալի է ինձ», «երաժշտականաց», «տէր» և 
այլ բառակապակցություններին, որոնց համապատասխանող երաժշտական 
հատվածները արմաշական նմուշում առավել կոմպակտ են, լակոնիկ և զերծ են 
միակերպ ինտոնացիոն բանաձևերի բազմակի կրկնություններից:  

Արմաշական նմուշը, առհասարակ, վավերացվածի համեմատ ազգակցության 
եզրերով հանդերձ, ըստ էության միանգամայն նոր և ինքնուրույն նմուշ է՝ մինչ այս 
բացառապես անծանոթ ելևէջումներով, որտեղ վերոհիշյալ ինքնարտահայտ-
ման տարրը բոլորովին այլ դրսևորումներ և երանգավորումներ է ձեռք բերում:  

Քերթվածի գաղափարական բովանդակությունն ու ժանրային հատկանիշը 
լիակատար արտացոլում են գտել ոչ միայն ամբողջ երաժշտական հորինված-
քում, որին բնորոշ է ծորերգային, զուսպ-ասկետական բնույթը, այլև այն բաղ-
կացնող երաժշտաարտահայտչամիջոցների համակարգում: Դրանց շարքում 
ամենաբնութագրականներից մեկը «հառաչանքի» սկզբնական մոտիվն է, որը 
ձեռք է բերում լայտմոտիվի նշանակություն: Նրա փոխակերպումները կետ-
գծայինից մինչև «լոմբարդյան» ռիթմ, փոքր սեկունդայից մինչև կվարտա 
ինտերվալ, ուժգնացնում են անձնական վերապրումների աստիճանական շղթան՝ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                  Աստղիկ Մուշեղյան                                                  45 

լռին տվայտանքներից վերաճելով դրամատիկ պոռթկման՝ հատկապես շարականի 
վերջնամասում (տե՛ս կվարտա թռիչքային ինտերվալով սկսվող հատվածը)4: 

Եթե շարականի ձայնեղանակային կառույցին բնորոշ վերոնշյալ առանձնա-
հատկությունը՝ ԳԿ-ԳԿ դարձվածք ձայնեղանակների հարաբերակցության առու-
մով, Ն. Թաշճյանի օրինակում երևակվում է երկու տարբեր հիմնանյութերի ցու-
ցադրման մակարդակով, այն էլ երաժշտական շարադրանքի երկու տարբեր 
մասերում5, ապա արմաշական տարբերակում նշյալ համադրությունն ի հայտ է 
գալիս հենց շարականի սկզբնական պարբերության մեջ՝ «ինձ» բառին համա-
պատասխանող հատվածում, երբ անսպասելիորեն հայտնվում է ԳԿ դարձվածքը: 
Այստեղ հույժ կարևոր է հիշատակել Հ.Կ. Տեր-Սահակյանի արած անչափ դի-
պուկ և հրաշալի դիտողությունը հեղինակային «ես»-ի առիթով, որն «անակըն-
կալ մ’է բոլորովին. նոր շարադրութիւն մ’է կարծես հին քերթուածներու մէջ նե-
տուած» [33, էջ 406]6: Նրա կարծիքով, մեր գանձասացներից ոչ ոք «գեղեցիկ 
հանդգնութիւն» չպիտի ունենար «սրբազան երգի,… եկեղեցւոյ մը մէջ» այդքան 
հանդիսավոր կերպով ներկայացնելու իր «ես»-ը: Ահավասիկ, քերթվածի սույն 
բնագրային դերանունը մեր գովքի մեջ ստացել է իրեն համահունչ մի մարմնա-
վորում, որով սեփական անձի շեշտադրումը երաժշտական բաղադրիչում կա-
տարվում է մեկ այլ՝ ԳԿ դարձվածք ձայնեղանակին հատուկ վերջավորող դարձ-
վածքի կիրառմամբ, որ հանդիպում է երկիցս (նույնական կրկնությամբ՝ «ձայնս» 
բառին համապատասխանող հատվածում): Հենց այս ինտոնացիոն կառույցին 
հատուկ հուզական խոր արտահայտչականությամբ է7, որ լիովին դրսևորվում են 
հեղինակ-անհատին համակած վշտագին զգացումները։  

Արմաշական տարբերակի ամենաառինքնող և հուզախռով մասերից է 
«երաժշտականաց ձայնս» հատվածը, որը բաղկացած է երեք տարբեր, սակայն 
մեկ միասնական ամբողջություն կազմող երաժշտական դասույթներից: Սկզբնա-
կան հատվածը («երաժըշ[տականաց]») հորինվածքի մեջ հանդես է գալիս 
որպես լրիվ նոր հիմնանյութ, որը հատուկ է միայն արմաշական գրառմանը 
(Թաշճյանի ձայնագրության մեջ այսպիսի դարձվածք առհասարակ չկա): Սա 
ասերգային ոճի մի բարբառում է՝ լի բանաստեղծական սրտի հոգեթրթիռ և 
«ուրախարար» զգացումներով, հեղինակի զմայլված ոգու մի իսկական պոռթ-
կում: Այս մեղեդիական դարձվածքը բացառիկ է ոչ միայն երաժշտական մտա-
հղացքում ունեցած իր նշանակությամբ և գեղարվեստական ներգործությամբ, 
այլև շարականի ինտոնացիոն և ձայնեղանակային կազմից դուրս կիրառված 
եզակի արտահայտչամիջոցներով, որում լսելի են գործիքային նվագի արձագանք-

4 Առաջ անցնելով ասենք, որ հոդվածում քննվող երեք ստեղծագործություններին 
բնորոշ բոլոր տիպական մոտիվներն ու ինտոնացիոն դարձվածքները՝ առավել ակնառու 
պատկեր ստանալու նպատակով, մեկտեղել և տեղադրել ենք հոդվածի վերջում՝ զուգա-
հեռաբար ներկայացնելով վերջին նմուշի վերլուծության մեջ։ 

5 Տե՛ս Ն. Թաշճյանի ձայնագրած նմուշի «Զարմանալի է ինձ» (ԳԿ) և «հնչմունք» (ԳԿ 
դարձվածք») բառերին համապատասխանող եղանակավորումները: 

6 Բանաստեղծական «ես»-ի մասին դիտարկումներ տե՛ս նաև [14, էջ 194, 39, էջ 276, 
8, էջ 357-358, 29, էջ 73]։ 

7 Այս հատկանիշն ընդգծում է Ք. Քուշնարյանն իր աշխատության մեջ [38, էջ 532]։ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



46  Գողթան երգարվեստից մինչև Վերանորոգություն. նորահայտ նմուշներ Արմաշի վանքի...                                                       
                                 
ներ՝ արդյո՞ք բամբռահար գուսան-վիպասաններից մնացած մի բեկոր՝ Գող-
թան արվեստից սերած հատակոտոր մասունքներից մեկը: Այս նույն դարձ-
վածքը գործածված է ևս երկու տեղում. մեկը «հնչմունք» բառի եղանակավորումն է, 
որտեղ բանաստեղծուհին նկատի ունի Վահանի՝ «Գողթնեացն իշխեցող»-ի 
ապաշխարական ողբերի հնչյունները: «Վահանի այդ ապաշխարական ողբերը 
զարմացրել-հիացրել են նրան գովերգող բանաստեղծուհուն: Վերջինս իր սի-
րելիի ողբի ձայներն առավել սրտառուչ է համարել, «քան զերգս երաժշտա-
կանաց», - նկատել է Հ. Բախչինյանը [10, էջ 134]։ Մյուսն է՝ «ընտրեալ» բառին 
համապատասխանող հատվածը, որը շարականի հաջորդ տներում ևս (բացի 
վերջինից)՝ «ծառայ» - «սիրող» - «ընտրեալ» բառերի եղանակավորումներում 
շարունակում է նույնպիսի բնութագրիչ դարձվածքի դեր ստանձնել։ 

Այս բացառիկ «բնօրինակ» հատվածը դիտարկում ենք որպես ԱՁ մայր 
եղանակի դրսևորում՝ տիպական մեղեդիական պտույտներով8, որոնք բազմա-
թիվ հոգևոր երգերի կորիզ են հանդիսանում բոլոր երեք ավանդույթների գրա-
ռումներում։ Նշյալ տիպական պտույտները ներկայացնում են ներքնախաղ վեր-
ջավորող ձայնի բազմակի շրջազարդումներ վերին և ստորին ձգտող հնչյուննե-
րի ընդգրկմամբ՝ նրա շուրջը գոյացնելով փոքրացրած տերցիա ինտերվալը։ Ընդ 
որում, ալեձև շարժումն իր վերընթացին ներառում է նաև բարձրակետային 
երկրորդ փուշը՝ հետագա վարընթացով կանգ առնելով մի դեպքում բենկորճ 
հանգչող ձայնի («երաժըշ [տականաց]»), իսկ մյուս դեպքերում՝ հիմնաձայնի և 
հիպոոլորտներն ընդգրկող շրջազարդումներից հետո՝ ներքնախաղ վերջավո-
րող ձայնի վրա («հնչմունք» և «ընտրեալ»)։ Ք. Քուշնարյանը ԱՁ ձայնեղանակը 
համարում է հայկական մոնոդիայի ամենաարխաիկ համակարգերից մեկը, որը 
պահպանվել է հոգևոր երգեցողության առավել հնագույն շերտերում՝ սաղմոսնե-
րում և վաղ շարականներում [38, էջ 421]։ Այսու կարող ենք մեզ թույլ տալ անելու 
մի կարևոր եզրահանգում առ այն, որ խնդրո առարկա հատվածը նմանատիպ 
մի արխաիկ դարձվածք է՝ պահպանված «Զարմանալի է ինձ» շարականի 
արմաշական գրառման մեջ։ 

Երկրորդ դասույթը («[երաժըշ]տականաց») բոլորովին այլ «գոյն» ունի և ըն-
թանում է էոլական մինոր ձայնակարգում, և այս համադրությունը բնավ պատա-
հական չէ։ Ք. Քուշնարյանի հավաստմամբ՝ Առաջին Ձայնի լոկրիական մոնոդիա-
ներում էոլական տարրերի ի հայտ գալու փաստը կարող է վկայել լոկրիականի 
ընդերքում էոլական ձայնակարգի սաղմնավորման մասին [38, էջ 424]։ Դա-
սույթն իր այս առանձնահատկությամբ եզակի է ամբողջ հորինվածքում, որում 
հեղինակի սրտամորմոք հորդումներն առավել թանձրանում են սկզբնական 
«կշռութային» թռիչքի9 առկայությամբ՝ իբրև տառապած սրտի մի գոչյուն։  

Երրորդ դասույթում («ձայնս») վերստին վերարտադրվում է «ինձ» բառի 
եղանակավորումը ԳԿ դարձվածքում՝ լի հուզաթաթավ զգացումներով, որով 
վերջինս ձեռք է բերում յուրատեսակ լայտթեմայի նշանակություն: 

8 ԱՁ ձայնեղանակի և նրան բնորոշ մեղեդիական դարձվածքների մասին տե՛ս [16, 
էջ 27-32]։ 

9 Եզրը՝ Մ. Նավոյանի [29, էջ 168]։ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                  Աստղիկ Մուշեղյան                                                  47 

Հատուկ դիտարկման կարիք ունի «հնչմունք» բառի եղանակավորմանը 
հաջորդող դասույթը, որն ընթանում է ԳԿ ձայնեղանակի՝ սակավ հանդիպող 
դուստր ձայնեղանակում՝ առաջին վերնախաղ վերջավորող ձայնով10։ Ուշարժան 
են ոչ միայն զարտուղի ձայնեղանակը՝ ստորին մեդիանտայի և նրա ձգտող 
տոնի ներգրավմամբ, այլև «հառաչանքի» մոտիվի վրա հիմնված կետ-գծային 
ռիթմով ներքընթաց սինկոպաները, որ իրենց ամբողջության մեջ վերածվում են 
բանաստեղծուհու հեծեծալից հոգու արտահայտության։ 

Ոչ միայն նշված դարձվածքում, նույնպես և այլուր, ներքընթաց սեկվենցիոն 
դարձվածքներն իրենց բազմաձև տարբերակումներով շարականի երաժշտական 
հյուսվածքի էական բաղադրատարրերից են (տե՛ս «ըզ[երգս] և «[երաժշտակա] 
նաց» բառերը)։ Այս բանաձևերը, որոնց կիրառմանը հետագայում ևս կհան-
դիպենք, Ք. Քուշնարյանը դիտարկում է որպես աշխարհիկ արվեստից եկեղե-
ցական երաժշտություն ներթափանցած դրսևորումներ [38, էջ 513]: Հետագա 
մեղեդիական հյուսվածքում լսելի են նախորդ մասերից եկող առանձին դարձ-
վածքների արձագանք - փոխկանչերը, որ, բացի վերը նշվածներից, հետևյալն 
են՝ «է» - «ողբոց», և «[երաժըշ] տականաց» - «[յԱս]տուծոյ»։  

«Ով երանելի» բառերից սկսյալ տեղի է ունենում երաժշտական-նկարա-
գրական պատկերի փոփոխություն. գովք - ողբի լամենտացիոն շերտն ավելի ևս 
խորանում է, երբ անձնավորվում է նահատակ հերոսը՝ «ով երանելի տէր Վահան, 
ընտրեալ յԱստուծոյ» (հաջորդ տներում՝ «ծառայ Քրիստոսի», «սիրող Քրիստոսի» և 
այլն)։ Նախորդ շարադրանքին բնորոշ ձայնեղանակային համադրումներին 
փոխարինելու է գալիս ԳԿ-ն։ Մեղեդու խոր արտահայտչականությամբ լեցուն 
հյուսվածքը կերտում են ինտոնացիոն բանաձևային կաղապարների բազմա-
պիսի փոխակերպումները, որոնց միջոցով ստացվող նրբին երանգավորումները 
ստեղծում են գեղեցկադիր կտորների մի ներդաշնաշար։ Հատուկ անդրադարձ է 
պահանջում շարականի եզրափակիչ դարձվածքում առկա կշռութային թռիչքը՝ 
ծանոթ «երաժշտականաց» հատվածից, որն այս անգամ հայտնվում է որպես 
նախորդի արձագանք կամ վերհուշ։ Բացի դա, նկատելի է էական տարբերու-
թյուն՝ խոսրովայինից ցատկելով դեպի ցած երկրորդ փուշ, այն գոյացնում է նեղ 
կվարտա11, ոչ միայն վերստին հանդես գալով որպես բանաստեղծի հոգու ճիչ, 
այլև իր յուրահատուկ հնչողությամբ առավել սաստկացնելով հուզաշխարհի 
խռովքն ու ցասումը։ 

Մեր վերլուծության արդյունքները թույլ են տալիս եզրակացնել, որ Արմաշի 
ձեռագրերից մեր պեղած «Զարմանալի է ինձ» ԲՁ Մանկունքը հառնում է իբրև 
մի հիասքանչ ստեղծագործություն, որ մի իսկական ներբողյան է քրիստոնեա-
կան հավատի համար նահատակված Վահան Գողթնացի իշխանի հիշատակին: 
Դեռևս նոր հրապարակ դուրս եկած, սակայն մոտ դարուկես առաջ գրի 
առնված այս երկը, որում թոթափված են հետագա դարերում կրած հավելում-

10 Վերնախաղ հիմքով ԳԿ ձայնեղանակի այս և հետագա դրսևորումների մասին 
առավել հանգամանալից կանդրադառնանք ներքևում։ 

11 Նկատենք, որ ԳԿ շարականներում նմանատիպ թռիչքները հազվադեպ չեն։ Այդ-
պիսի օրինակ հանդիպում է հենց մեր հոդվածում քննվող «Երգեմք ձեզ երգս» շարա-
կանի Ն. Թաշճյանի գրառման մեջ։ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



48  Գողթան երգարվեստից մինչև Վերանորոգություն. նորահայտ նմուշներ Արմաշի վանքի...                                                       
                                 
«շտկումները», վերադարձ է դեպի իր հին ակունքները, և «արթընցնել կու տայ ի 
հայրենասէր սիրտս՝ զբոլոր հինաւուրց յիշատակս գինաւէտ, երգաւէտ և քա-
ջաւէտն Գողթան» [3, էջ 199]:   

 

 
«Զարմանալի է ինձ» և «Երգեմք ձեզ երգս» շարականների վաղագույն  
գրառումները. ՄՄ, ձեռ. N 9838, Շարական, 1193, Երուսաղէմ, թ. 100բ 

 
Սրբոց Ղևոնդյանց կանոնի «Երգեմք ձեզ երգս» Համբարձին 
«Զարմանալի է ինձ» գովքին իր թեմատիկայով, երաժշտաբանաստեղծա-

կան ոճով, և հատկապես ձայնեղանակային հատկանիշներով հարազատ է Շա-
րակնոցի Սրբոց Ղևոնդյանց կանոնի «Երգեմք ձեզ երգս» ԲՁ Համբարձին:  

Միջնադարյան մատենագիտական աղբյուրներում երբևէ թեական կարծիք 
չի հայտնվել այս շարականի հեղինակային պատկանելության վերաբերյալ: Շա-
րականագիրների միջնադարյան ցուցակների հեղինակները Ղևոնդյանց կարգը 
մշտապես Ս. Ներսես Շնորհալուն են ընծայել12: Այս վկայությունների հիման վրա 
է հաստատվել հայ բանասիրության և երաժշտագիտության մեջ տիրող անփո-
փոխ տեսակետը [9, էջ 616, 2, էջ 446, 4, էջ 170, 17, էջ 243]: Սակայն Կ. Տեր-Սա-
հակյանը, «Գողթան երգեր»-ի հրապարակումից հետո, մի նոր կարծիք ձևա-

12 Բացառությամբ Մանկունքի և Ճաշուի. տե՛ս [5, էջ LXV-LXXIV]:  

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                  Աստղիկ Մուշեղյան                                                  49 

վորեց, որով «Զարմանալի է ինձ» շարականի հետ մեկտեղ «Երգեմք»-ը ևս հա-
մարում էր Գողթան արվեստի նմուշ. «այդ երկու շարականաց եղանակը՝ պէտք 
են լսուիլ իբր արձագանգ մը՝ մեր հին երաժշտութեան: …Այդ արեւելեան մեղեդի-
ները նազելի ծփանքներ ունին, մանրադրուագ գեղգեղներ, որոնց ետեւէն բամբիռ-
ներու և ջութակներու, ահագին ներդաշնակութիւն մը կարծես լսել» [33, էջ 408]: 

Շնորհալի հայրապետի՝ «Երգեմք»-ի հեղինակ հանդիսանալու իրողությունը 
վիճահարույց դարձավ Ի դարի 70-ական թվականներից, երբ Հ.Ս. Ճեմճեմյանը 
հրատարակեց իր ուսումնասիրությունները խազագիր հնագույն Շարակնոցների 
վերաբերյալ՝ առաջ քաշելով շարականիս՝ «նախաշնորհալիական» լինելու վար-
կածը [22, էջ 29, 23, էջ 374-375, 24, էջ 105]։ Այս նույն կարծիքը հետագայում 
պաշտպանեց նաև Խ. Հարությունյանը՝ հենվելով ձեռագրական տվյալների վրա 
[28, էջ 962-963]:  

«Նախաներսիսյան» թեզի կապակցությամբ իր առարկություններն ու գի-
տական հիմնավորումները առաջ բերելով [13, էջ 36, ծանոթ. 131, էջ 47, ծանոթ. 
173, 14, էջ 194, ծանոթ. 177, 39, էջ 276, ծանոթ. 692]՝ Ն. Թահմիզյանը հանգել 
էր այն աներկբա համոզման, որ շարականը պատկանում է Ս. Ներսես 
Շնորհալու գրչին [13, էջ 40, 59, 14, էջ 194, ծանոթ. 177, 39, էջ 276, ծանոթ. 
692]։ Համբարձին անվիճելիորեն Շնորհալու հեղինակությունն է համարում նաև 
Հ. Բախչինյանը՝ այն զետեղելով մեծ Երգեցողի ժառանգությանը նվիրված 
հատորում [30, էջ 382-384, 440, 467, 10, էջ 191, 218, 11, էջ 93]: 

Հարկ ենք համարում արձանագրել, որ սույն բանավիճային հարցը դեռևս 
լայն քննության կարիք ունի և մինչև դրա վերջնական լուծումը մեր ուսումնա-
սիրության մեջ կառաջնորդվենք գիտական այս վերջին ավանդական տեսա-
կետով: Նշենք նաև, որ մինչ այժմ հայ երաժշտագիտության մեջ «Երգեմք»-ի 
երաժշտական բաղադրիչը (որևէ ավանդույթում գրառված) չի արժանացել 
քննության։ 

«Երգեմք ձեզ երգս» Համբարձին մի հիասքանչ ներբող է՝ նվիրված Վար-
դանանց պատերազմում նահատակված Սրբոց Ղևոնդյանց քահանաների հիշա-
տակին։ Մեծ երգահանը բանեցրել է իր երաժշտարվեստին հատուկ ստեղծա-
գործական այն հնարներից մեկը, որով տարբեր դարաշրջաններում ապրած 
երաժիշտ-բանաստեղծներին բնորոշ ոճերին հարևնման՝ հորինում էր հոգևոր 
երգեր։ Այդպիսի աղերսներ կան, օրինակ, նրա «Աշխարհ ամենայն» և Ս. Գրի-
գոր Նարեկացու «Մատեան»-ից հայտնի «Ընկալ քաղցրութեամբ» Ժամագրքա-
յին աղոթասացությունների միջև, Մեծ Պահոց շրջանի կիրակիների և Մեսրոպ 
Մաշտոցի ապաշխարության մի քանի շարականների, Ս. Սահակ Պարթևի և 
Շնորհալու հորինած Ավագ Շաբաթի կանոնի մասերի, ինչպես նաև՝ Սրբոց 
Վարդանանց «Նորահրաշ»-ի և Կոմիտաս Աղցեցու «Անձինք»-ի կամ Հովհաննես 
Սարկավագի «Անճառելի Բանդ Աստուած» Ղևոնդյանց Մանկունքի միջև։ Այս-
պես էլ մեր միջնադարի երաժիշտ-բանաստեղծներից շատերը, որպես չափա-
նմուշ ընդունելով մեծ Երգեցողի ստեղծագործությունը, հետագայում գործածել 
են նրա երգերի բառագանձն ու երաժշտական բաղադրիչին բնորոշ առանձ-
նահատկությունները: 

Սուրբ Ղևոնդյանց նվիրված Համբարձին Ներսես Շնորհալին հղացել է 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



50  Գողթան երգարվեստից մինչև Վերանորոգություն. նորահայտ նմուշներ Արմաշի վանքի...                                                       
                                 
«Զարմանալի է ինձ» գովքի «գույնով»՝ ձայնեղանակով, նկատի ունենալով նաև 
ժանրային (վկայաբանական) պատկանելությունը։ Նմանողությամբ են հորին-
ված ոչ միայն գրական տեքստը, այլև երաժշտական կողմին հատուկ հորին-
վածքը, մեղեդիական-դարձվածաբանական կազմը, ձայնածավալն ու հնչամասը: 
ԲՁ ձայնեղանակային նշումը հենց փոխառության արդյունք է, և ինչպես գով-
քում, բնավ չի առնչվում բուն ձայնեղանակին։ Հաշվի առնելով այս հանգա-
մանքը, ինչպես նաև ստորև մեր կողմից նկատված մասնավոր մի շարք դի-
տարկումներ, «Երգեմք ձեզ» Համբարձին նույնպես կարող ենք դասել «գովքի» 
ժանրին։ 

Ինչպես «Զարմանալի է ինձ» Մանկունքում, Համբարձիի Թաշճյանի ձայնա-
գրության մեջ ևս [20, էջ 905] առկա են ընդլայնված և զարդոլորուն հատված-
ներ («վայելուչս», «ներբողեանս»), որոնցում աչքի են զարնում առաջինից ներ-
մուծված գործիքային տիպի միևնույն բազմահնչյուն պասաժները: Ամենացայ-
տուն վանկային երկարաձգումները Թաշճյանի մոտ նկատվում են «ով Սուրբ 
Ղևոնդեանք» եզրափակիչ հատվածում, որի պատճառը ազատ իմպրովիզի 
եղանակով կառուցված կրկնվող պտույտներն են։ Բացի ինտոնացիոն և ձևա-
կառուցվածքային զանազանությունից, երկու գրառումների միջև առկա են նույ-
նական տեքստային հատվածներին համապատասխանող եղանակավորումնե-
րի ակնառու տարբերություններ՝ ձայնեղանակային ակնբախ հակադրումներով: 
Այդպիսին են, օրինակ, շարականների սկզբնական պարբերությունը և եզրա-
փակիչ հատվածը, որտեղ դրսևորվում է ոչ միայն ինտոնացիոն-դարձվածքային, 
այլև ձայնեղանակային՝ ԳԿ և ԳԿ դարձվածք հակամարտությունը: Ինչ վերաբե-
րում է «Երգեմք»-ի՝ Ե. Տնտեսյանի կատարած ձայնագրությանը, ապա այն 
Թաշճյանի և արմաշականի համեմատությամբ մեկ այլ տարբերակ է ներկա-
յացնում [35, էջ 646]: 

Արմաշի երգչական ավանդույթին պատկանող «Երգեմք ձեզ երգս» շարա-
կանում՝ գրական և երաժշտական բաղադրիչների ամբողջության մեջ, վերա-
պատկերվում և ներբողվում են Ղևոնդյանց քահանաների վեհապանծ կերպար-
ներն ու նրանց սխրանքը, միաժամանակ նաև արտացոլելով հեղինակի սրտա-
կեզ զգացումները նրանց հերոսական նահատակության առթիվ:  

Չնայած ազատ ծավալմանը՝ շարականի հորինվածքն իրենից ներկայաց-
նում է հստակ դրամատուրգիական զարգացմամբ կուռ կառույց, որի կազմա-
վորման գործում հիմնարար նշանակություն ունեն մի քանի բաղադրիչներ: 

Դրանցից առաջինը սկզբնական՝ «լոմբարդյան» ռիթմով «հառաչանքի» ին-
տոնացիան է, որն իր հետագա զարգացումն է ստանում մեղեդու հյուսվածքում՝ 
դառնալով յուրատեսակ լայտմոտիվ և ստանձնելով էական ձևակառուցողական 
դեր: Այդ լայտմոտիվն ու դրա ձևափոխված տարբերակները դառնում են այն 
ինքնահատուկ հենքը, որի շուրջ ծավալվում է մեղեդիական մտքի շարունա-
կական զարգացումը: 

Բացի «հառաչանքի» լայտմոտիվից, հորինվածքում կարևոր դեր է կատա-
րում մի ամբողջական մեղեդիական դարձվածք, որն առաջին անգամ հանդես 
գալով «երգս» բառին համապատասխանող հատվածում որպես հանգաձև, հե-
տագայում երևակվում է ևս երկու անգամ՝ «ձայնս» բառի և «[մտե]րիմս» վանկի 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                  Աստղիկ Մուշեղյան                                                  51 

եղանակավորումներում: Սա, ըստ էության, հեղինակային հույզերի թանձրաց-
ված մի դրսևորում է՝ իր վերհուշ-արձագանքներով, որը վերածվում է լայտթե-
մայի: ԳԿ դարձվածքում ընթացող այս միևնույն մեղեդիական դարձվածքն 
արդեն առկա էր «Զարմանալի է ինձ» գովքում («ինձ» և «ձայնս» հատվածնե-
րում), որ նույնպես ասոցացվում էր հեղինակի անհատական ապրումների հետ, 
և այս առումով երկու գովքերի միջև կապն անքակտելի է:  

 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



52  Գողթան երգարվեստից մինչև Վերանորոգություն. նորահայտ նմուշներ Արմաշի վանքի...                                                       
                                 

 
Նախորդ շարականի հաստատուն կազմավորումներից մեկը՝ սեկվենցիոն դարձ-

վածքը, ևս առկա է այստեղ, սակայն ինտոնացիոն-ռիթմիկ ցցուն վերափոխումներով:  
Կարևոր է դիտարկել երաժշտական բաղադրիչի ևս մեկ հատված՝ այս ան-

գամ արդեն մեկ ամբողջական նախադասության տեսքով. խոսքը վերաբերում է 
«և վայելուչս», ինչպես նաև գրեթե նույնությամբ կրկնվող «և ներբողեանս» 
հատվածներին: Դրանք առավել հատկանշական են ոչ միայն նրանով, որ կա-
տարյալ ներդաշնակորեն և օրգանապես միակցում են ԳԿ դարձվածք-ԳԿ 
ձայնեղանակները, այլև նրանով, որ դասույթներից յուրաքանչյուրը հանգչում է 
վերջավորող խոսրովային հնչյունից տերցիա ցած գտնվող վերնախաղի վրա՝ ի 
հայտ բերելով հենց նշյալ ձայնեղանակներից սերող զարտուղի եղանակները 
[38, էջ 447, 539-540], ընդ որում՝ տարատեսակ նրբերանգներով՝ շրջազարդող 
պտույտում մերթ էկորճ բնական, մերթ էկորճ ալտերացված հնչյունների ցուցա-
դրումով: Ձայնեղանակային համադրումների այսպիսի խտացված մեկտեղումը 
ալեկոծ հոգու տառապալից ապրումների ցուցիչը լինելով հանդերձ՝ օժտված է 
նաև գեղարվեստական ներգործության մեծ ուժով: Եվ կրկին՝ այս ածանցված զար-
տուղի ձայնեղանակները հնագույն ավանդույթների արտացոլումն են՝ արդեն ծանոթ 
«Զարմանալի է ինձ» գովքից, իսկ դրանից առաջ նաև՝ «Նահատակ բարի» Օրհնու-
թյունից [20, էջ 136]։ Դրանք գործածվել են նաև հետագա դարաշրջանների ստեղ-
ծագործողների հոգևոր երգերում: Հատկապես ուշարժան է վերնախաղ հիմքով 
ԳԿ-ի հազվագյուտ կիրառումը «Ձայնագրեալ Պատարագ»-ի մի քանի երգասա-
ցություններում, ինչպես նաև Կոստանդին Սրիկ Սսեցու (ԺԳ դ.) «Խաչն ի նախնումն», 
Պետրոս Ղափանցու (ԺԸ դ.) «Կանայք ամենայն» տաղերում, նաև Սիմեոն 
Երևանցու (ԺԸ դ.) «Տէր ողորմեա՛: Արի Աստուած» աղոթքի գրական բնագրով 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                  Աստղիկ Մուշեղյան                                                  53 

հորինված մեղեդիական տարբերակներից մեկում (բոլորը՝ Ն. Թաշճյանի ձայ-
նագրությամբ) [21, էջ 88-89, 169, 222, 223]13։ Վերնախաղ հիմքով ԳԿ ձայնեղա-
նակով է գրառված նաև Գրիգորիս Աղթամարցու (ԺԵ դ.) «Անեղին տաճար» 
տաղը, որ մենք հայտնաբերել ենք Հ. Չերչյանի «Տաղարանում» [1]14։  

Ի տարբերություն «Զարմանալի է ինձ» Մանկունքի՝ Համբարձիում թեմա-
տիկ բազմատարրություն, որպես այդպիսին, առկա չէ. այստեղ առանցքային 
ատաղձը կազմում են ԳԿ դարձվածքում ծավալվող բնորոշ կաղապար-դարձ-
վածքներն իրենց բազմադեմ և վարպետ փոխակերպումներով՝ ապահովելով 
հորինվածքի տրամաբանված և ամբողջական զարգացումը: Միակ հակաթեզը 
ԳԿ ձայնեղանակում մեղեդիական դարձվածքն է («զհրեշտակական» և «յավէժս» 
բառերին համապատասխան), որին կարևոր դեր է վերապահված շարականի 
վերջնահանգրվանում՝ «սուրբ Ղևոնդեանք» բառերին համապատասխանող 
հատվածում. այս առումով ակնհայտ ոճական նմանություն է դրսևորվում «Զար-
մանալի է ինձ» գովքի եզրափակիչ մասի հետ: Կարող ենք անել մի ուշագրավ 
արձանագրում, ըստ որի՝ երկու գովքերի արմաշական գրառումներում՝ հերոս-
ների անձնավորումներին վերաբերող եզրափակիչ հատվածներում, հաստատ-
վում է ԳԿ ձայնեղանակը, որ ժանրային բնութագրիչի դեր է ստանձնում: 
Ձայնեղանակների միջնադարյան տեսության մեջ ԳԿ ձայնեղանակին տրված 
«Վառ ձայն» անվանումը, որ Կոմիտաս Վարդապետը խորիմաստաբար մեկնել է 
հենց բուն «Վառ» բառի նշանակությամբ15, իրապես համահունչ է ազգի և հա-
վատի համար իրենց կյանքը տված քաջարի հերոսների պայծառ և լուսափայլ 
հիշատակին, որոնք դասվել են Հայ եկեղեցու սրբերի կարգը. 

 
«Զարմանալի է ինձ» 

Որպէս զքաջ նահատակ, պատրաստեալ ի պատերազմ, 
Կատարեցեր զընթացս քո արիաբար յազգացն յարաւայնոյ, 

Դասաւորեալ ընդ անմարմընականսն, 
Ով երանելի տէր Վահան, Գողթնեացն իշխեցող: 

 
«Երգեմք ձեզ երգս» 

Առաւել պարծիմ ձեօք, սուրբ հօտապետք Քրիստոսի, 
Յօրինեալք եւ յարդարեալք, տաճարք սուրբ մաքրեալք, 

Օթեւանք Տէրութեան երկնաւոր Թագաւորին, 
Ով Սուրբ Ղեւոնդեանք: 

 
Պետք է ընդգծել, որ մեր քննարկած շարականների ոչ միայն արմաշական՝ 

իմա Հ. Չերչյանի, այլև Ն. Թաշճյանի և Ե. Տնտեսյանի կատարած գրառումնե-
րում դիտարկված գլխավոր առանձնահատկությունները՝ գրական տեքստի 

13 ԳԿ զարտուղի հին ձայնեղանակի մասին տե՛ս [14, էջ 228-229 և 268-269]: 
14 Տաղի մասին տե՛ս մեր հոդվածը [27, էջ 90-102]: 
15 Ի հակադրություն ձայնեղանակի մասին եղած այլ մեկնությունների. տե՛ս Կոմի-

տաս Վարդապետի «Երգեցողութիւնք Ս. Պատարագի» [15, էջ 103] և «Պատմութիւն 
երաժշտութեան» [15, էջ 157] հոդվածները: 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



54  Գողթան երգարվեստից մինչև Վերանորոգություն. նորահայտ նմուշներ Արմաշի վանքի...                                                       
                                 
վանկերի համեմատաբար ազատ երկարաձգումները, իմպրովիզացիոն բնույթը, 
ձայնեղանակային կառույցների համադրումները՝ ձևափոխված աստիճանների 
գործածությամբ, սեկվենցիոն դարձվածքները, զարդարանքները, աշխարհիկ-
գուսանական արվեստից ներթափանցած տարրերը կանխադրում են տաղային 
արվեստի հետագա զարգացումը:  

Դեռևս Ը դարից սկիզբ առած16 մեծակերտ-զարդարական ոճին բնորոշ այս 
հատկանիշները հետագայում մեծ թռիչք ապրեցին Ս. Գրիգոր Նարեկացու 
ստեղծագործության մեջ, մի երկրորդ ծաղկման հասան Ս. Ներսես Շնորհալի 
Հայրապետի և Կիլիկյան ու բուն Հայաստանի երաժիշտների երգարվեստում, 
այնուհետև նոր թափ առան մի ժամանակաշրջանում, որ պատմության մեջ մտել 
է Վերանորոգություն անունով (ԺԷ-ԺԸ դդ.)։ Այստեղ է, որ համընդհանուր մշա-
կութային վերելքի, հոգևոր արժեքների նկատմամբ դրսևորվող նորագույն մո-
տեցման, հնի՝ վերստին նորոգման մթնոլորտում բուռն հետաքրքրություն է 
դրսևորվել հայ հին և միջնադարյան գրականության, երաժշտության և արվես-
տի մյուս ճյուղերի հանդեպ: 

Նշանավոր երաժիշտ-բանաստեղծների ստեղծագործական ոճի ազդեցու-
թյամբ հորինվել են գրական-երաժշտական տարբեր ժանրերին պատկանող 
երկեր, երաժշտական ամբողջական ստեղծագործություններին հարմարեցվել են 
նոր գրական տեքստեր: Ստեղծագործողները փորձառություն են ունեցել նաև վե-
րանայելու հին և սիրված երգերը՝ պատշաճեցնելով մեկ այլ եկեղեցական տոնի: 
Ահա այսպես ուշմիջնադարյան Անանուն հեղինակներից մեկը, որպես չափա-
նմուշ ունենալով Ս. Ներսես Շնորհալու՝ Ս. Ղևոնդյանց նվիրված կանոնի Համ-
բարձին և առանձնացնելով Է տունը, նոր երաժշտական բաղադրիչ է հորինել՝ 
ստեղծելով «Իսկ ի հեղմանէ արեան ձերոյ» Մարտիրոսաց մեղեդին՝ վերափո-
խելով նաև ժանրը:  

 
 «Իսկ ի հեղմանէ արեան ձերոյ» Մարտիրոսաց մեղեդին 
Ե դարի ազատագրական պայքարի ոգին, անընդմեջ թևածելով հայոց 

պատմության երկար ու ձիգ դարերի ընթացքին, մշտապես եղել է ոգեշնչման 
աղբյուր ստեղծագործողների համար, որոնք հիշատակի տուրք են մատուցել 
քրիստոնեական հավատի համար իրենց կյանքը տված սուրբ վկաներին՝ հո-
գևոր երգեր հորինելով քաջարի մարտիկների ու նրանց սխրագործությունների 
մասին: «Իսկ ի հեղմանէ» մեղեդին մի նոր ներբողյան է, որում հիշատակվում են 
Քրիստոսի սիրով վառված նահատակների ազատատենչ ոգին, առաքինի 
վարքը, գործած քաջություններն ու կրած ճգնությունները. 

 
«Իսկ ի հեղմանէ» 

Իսկ ի հեղմանէ արեան ձերոյ, հոտ անոյշ բուրեաց ի յերկինս, 
Եվ հոտոտեցաւ Տէր ի հոտ անուշից ընդ կամաւոր պատարագս ձեր, 

ով սուրբ վկայք: 
 

16 Այս մասին նշում է նաև Ն. Թահմիզյանը [14, էջ 196, 36, էջ 279]: 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                  Աստղիկ Մուշեղյան                                                  55 

Քանի որ մեղեդին նախատեսված է եղել կատարելու Մարտիրոսաց տոնին, 
այդ պատճառով, ենթադրում ենք, անհայտ հեղինակը գրական բնագրի վերջին 
տողում կատարել է փոփոխություն՝ «ով սուրբ Ղևոնդեանք»-ը փոխարինելով 
«ով սուրբ վկայք» բառակապակցությամբ: 

«Իսկ ի հեղմանէ» մեղեդու երաժշտական բաղադրիչի ամենավաղ գրա-
ռումը գտնվում է Արմաշի երաժշտապետ Համբարձում Չերչյանի «Տաղարան»-ում, 
որ նա ձայնագրել է 1886 թ. [1]17: Ստեղծագործությունն ընդգրկված է եղել Ար-
մաշի վանքի պաշտոներգության մեջ, ավանդաբար կատարվել է նաև Կ. Պոլսի 
եկեղեցիներում, ինչը շարունակվում է մինչ օրս18, այնուհետև հասել մինչև Երու-
սաղեմ՝ տեղ գտնելով Սուրբ Պատարագի արարողության մեջ19։  

Մեղեդին մեծակերտ-զարդարական ոճի տիպական նմուշ է, որում, բացի 
գաղափարական բովանդակությունից, իրենց հետագա զարգացումն են ստացել 
դեռևս Ը-ԺԲ դարերում ստեղծված վերոնշյալ երգերի երաժշտական բաղա-
դրիչներում կայունացած բանաձևերը: 

Մեծակտավ հորինվածքում կիրառված են զարգացման միջանցիկ սկզբունքներ՝ 
կերպառատ գեղարվեստական միջոցների ներհյուսմամբ: Մեղեդին աչքի է ընկ-
նում արտաքին փայլով, իմպրովիզացիոն զարգացմամբ, ճոխ զարդոլորումնե-
րով, յուբիլյացիաներով, իրար ագուցվող մանրադրվագ ելևէջումներով, սեկ-
վենցիոն բազմապիսի կետգծային պատկերներով, գամմայատիպ անցումներով, 
գործիքային-կատարողական արվեստին բնորոշ տարրերով, տրոհուն տևողութ-
յուններից բաղկացած ռիթմական տարատեսակ խմբավորումներով և այլն: «Իսկ ի 
հեղմանէ» մեղեդու մեջ բացահայտվում են մի քանի էական բնութագրական 
հատկանիշներ, որով ակնբախ է դառնում, որ ուշմիջնադարյան Անանուն հեղի-
նակը, գործածելով մեծ Երգահանի քերթվածի գրական բնագիրը, ձգտել է նաև 
հարազատություն պահպանել «Երգեմք»-ի, իմա՝ նաև նրան նախորդող «Զար-
մանալի է ինձ» գովքի երաժշտական բաղադրիչների հետ, ինչը մեծ դեր է 
խաղում ոչ միայն ձևակառուցման, այլև սյուժետային գծի զարգացման մեջ:    

 

17 «Իսկ ի հեղմանէ» մեղեդու երկու նմուշ հետագայում հրատարակվել է հետևյալ ժո-
ղովածուներում [32, էջ 159, 25, էջ 113], որոնցում սկզբնաղբյուրները նշված չեն: Հ. Չերչ-
յանի ձայնագրածի հետ ինտոնացիոն որոշակի հարազատությամբ հանդերձ՝ դրանք այլ 
տարբերակներ են: Բացի այդ, գրառումներում բացակայում են գրական բնագրի «ով 
սուրբ վկայք» բառերը: 

18 Այս փաստն արձանագրում ենք ըստ երաժշտագետ Հայկ Ութիջյանի՝ նորերս մեզ 
տրամադրած մի տեսագրության, որի համար հայտնում ենք մեր խորին շնորհակալու-
թյունը։ Այն ներկայացնում է Կ. Պոլսի Պեյօղլու թաղամասի Ս. Երրորդություն եկեղեցում 
Ս. Ստեփանոսի տոնին մատուցված Ս. Պատարագի արարողությունից մի հատված՝ 
«Իսկ ի հեղմանէ» մեղեդին Տ. Գրիգոր ավ. քհն. Տամատյանի կատարմամբ. համացան-
ցային հղումը՝ https://www.facebook.com/share/v/15opJ8aws2/ 

19 Հրատարակված է միայն գրական բնագիրը, այսու՝ երաժշտական բաղադրիչի 
մասին պատկերացում կազմել չենք կարող [6, էջ 25]։ 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



56  Գողթան երգարվեստից մինչև Վերանորոգություն. նորահայտ նմուշներ Արմաշի վանքի...                                                       
                                 

 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                  Աստղիկ Մուշեղյան                                                  57 

 
 
Երեք հոգևոր երգերի մեղեդիների տիպական ընդհանրությունները 
Առաջինը սկզբնական «լոմբարդյան» կամ սինկոպացված ռիթմով «հառա-

չանքի» մոտիվն է երգերի մեղեդիական հյուսվածքի տարբեր մասերում. 

    
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



58  Գողթան երգարվեստից մինչև Վերանորոգություն. նորահայտ նմուշներ Արմաշի վանքի...                                                       
                                 

 
Երկրորդը «Զարմանալի է ինձ» և «Երգեմք ձեզ» շարականներում առկա 

հաստատուն կաղապար-դարձվածքն է, որ մենք անվանել ենք «լայտթեմա»: Այն 
մեղեդիում նույնությամբ հանդես է գալիս երկու անգամ՝ հանգաձևերում՝ կա-
տարյալ հարազատություն պահպանելով մյուս երկու օրինակների համապա-
տասխան հատվածների հետ. 

 

 

 
Երրորդը «հառաչանքի» մոտիվի սինկոպացված կիրառումն է մեղեդիի 

ներքընթաց սեկվենցիոն կառույցներում, որով առավել դրամատիկ հնչերանգ է 
հաղորդվում ելևէջին. այս տեսակետից դրանք հարում են «Երգեմք»-ի սեկ-
վենցիոն հատվածին: «Զարմանալի է ինձ» գովքում սեկվենցիոն կառույցներն 
ավելի պարզ են, սահուն ինտոնացիոն-ռիթմական նկարագիր ունեն և բնույթով 
ներհուն-հայեցողական են. 

 

 
Եվ վերջապես, չորրորդ ընդհանրությունը, որ մենք բացահայտեցինք,  

«Զարմանալի է ինձ» Մանկունքի հնավանդ զարտուղի հատվածին հանգետ 
մեղեդիական դարձվածքի կրկնակի առկայությունն է «Իսկ ի հեղմանէ» մե-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                  Աստղիկ Մուշեղյան                                                  59 

ղեդիում, սակայն առավել ճոխ ու զարդոլորուն՝ ըստ երկի մեղեդիական ոճի 
պահանջների (այս հատվածը «Երգեմք»-ում բացակայում է). 

 
«Իսկ ի հեղմանէ» մեղեդիում, ինչպես և նախորդ շարականներում, որպես 

ձայնեղանակային կառույցի հիմնատարրեր հանդես են գալիս ԳԿ դարձվածք և 
ԳԿ ձայնեղանակները: Սակայն մեղեդիական հյուսվածքում դրանց ձայնակար-
գերը առատորեն համակցվում են ալտերացիոն ձայնաստիճաններով: Բացի 
այդ, մեղեդիական տիպական դարձվածքների ճկուն տեղաշարժերի միջոցով 
հաճախ առաջանում են շեղումներ և զարտուղություններ: Այդպիսի մի գեղեց-
կագույն հատված է «բուրեաց ի յերկինս» բառերին համապատասխանող պար-
բերությունը, որին բնորոշ են ոչ միայն նրբագեղ պտույտներն ու հեզասահ վար-
ընթացով շարժումը դեպի հիպոոլորտ, այլև վարպետորեն կառուցված զար-
տուղումը ԳԿ-ից դեպի փուշ հիմքով ԴԿ դարձվածք ձայնեղանակը: Ռիթմա-ին-
տոնացիոն բազմաձև միջոցների գերխիտ ու հագեցած համադրումը, վարըն-
թաց սեկվենցիոն դարձվածքներում «հառաչանքի» կետգծային մոտիվի կրկնու-
թյուններն առավել թանձրացնում են արվեստագետին պարուրած հոգեհույզ 
խռովքն ու հոգեկան մրրկածուփ ապրումները:  

Մեղեդիում հեղինակը պահպանել է նախորդ շարականներից եկող ևս մեկ 
առանձնահատկություն. այստեղ ևս՝ անձնավորված հերոսների կոչ-փառաբա-
նության ընթացքին, «վկայք» բառին համապատասխանող վերջավորող դարձ-
վածքն ընթանում է ԳԿ ձայնեղանակում, որը, ինչպես գովքերում, ժանրային 
բնութագրիչի դեր է կատարում:  

«Իսկ ի հեղմանէ» մեղեդու երաժշտական բաղադրիչի քննությունը ի հայտ է 
բերում ևս մեկ յուրահատկություն: Մինչ այս մեր բացահայտած մեղեդիական 
բանաձևերն առնչվում էին սոսկ արմաշական տարբերակներին և եզակի էին 
այս առումով։ Սակայն մեղեդու հորինվածքում միանգամայն նորովի են կեր-
պավորվել նաև մի շարք այլ ելևէջային կաղապարներ։ Ըստ ամենայնի, ուշմիջ-
նադարյան Անանուն հեղինակը, փայլուն կրթություն ստանալով բուն Հայաս-
տանի հանրահայտ վարդապետարաններից մեկում, եղել է հայ մասնագիտաց-
ված երաժշտարվեստի մեծ գիտակ, քաջիմացորեն տիրապետել տարբեր դա-
րաշրջանների հեղինակների ստեղծագործությանը բնորոշ ոճական առանձնա-
հատկություններին, և վարպետորեն մեկնել նախորդ ժառանգությունից փո-
խանցված հարուստ նյութը՝ կամրջելով հայ հոգևոր երգարվեստի դարավոր 
մշակութային շերտերը։ Այդ են վկայում մեղեդիում գործածված հետևյալ «քա-
ղածո» հատվածները, որոնցից առաջինն անմիջականորեն առնչվում է Ս. Ներ-
սես Շնորհալուն վերագրվող «Ով է որպէս Տէր Աստուած մեր» սրբասացության 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



60  Գողթան երգարվեստից մինչև Վերանորոգություն. նորահայտ նմուշներ Արմաշի վանքի...                                                       
                                 
սկզբնական մեղեդիական դարձվածքին (երգվում է Ս. Պատարագի ընթացքին): 
Երկրորդը դեռևս վաղ միջնադարից մեծ տարածում ստացած և մինչև ուշ միջ-
նադար հարատևած հայտնի մեղեդիական դարձվածքն է՝ արտացոլված նաև 
այդ ժամանակի ծնունդ հանդիսացող «Կռունկ» աշխարհիկ տաղում20։ 

 
Եզրակացություն 
Այսպիսով, Արմաշի երգչական ավանդույթը ներկայացնող երեք նմուշները 

մի նոր էջ են բացում հայ հոգևոր երգարվեստի ուսումնասիրության մեջ: Համե-
մատական-վերլուծական աշխատանքի ընթացքում մեր բացահայտած առանձ-
նահատկությունները փաստում են, որ Համբարձում Չերչյանի և նրա աշակերտնե-
րի ջանքերով գրի առնված ձայնագրությունները, մյուս ավանդույթներին պատ-
կանող գրառումների (Թաշճյան, Տնտեսյան) համեմատությամբ, բոլորովին նոր 
օրինակներ են: Հոգևոր երգաստեղծության վկայաբանական ժանրի երկու գլուխ-
գործոցների՝ «Զարմանալի է ինձ» և «Երգեմք ձեզ երգս» արմաշական նմուշների 
երաժշտական բաղադրիչների մանրակրկիտ քննությունը, որոնցից երկրորդը՝ 
առաջինի նմանողությամբ, նույնպես կարող ենք անվանել «գովք» կամ «ներբող-
յան», թույլ է տալիս եզրակացնել, որ դրանք արժանահավատ օրինակներ են և 
զերծ՝ ուշ շրջանի եղծումներից ու օտար ներմուծումներից: Ավելին, դրանց դարձվա-
ծաբանական կազմը, մեր կարծիքով, պարփակում է առավել արխաիկ, իսկատիպ 
շերտեր, որոնք առկա չեն մյուս ավանդույթներում: Հնավանդ երկու շարականնե-
րին բնորոշ հատկանիշներն իրենց ոճական, ժանրային, գեղարվեստական-պատ-
կերագրական և երաժշտաբանաստեղծական նոր մարմնավորումն են ստացել ուշ 
միջնադարում ստեղծված մեղեդիում, որով էլ երգերը կազմում են մի խորհրդա-
նշական եռերգություն հայոց մարտիրոսագրության յուրատիպ շարքում: 

Արմաշական երգչական ավանդույթին պատկանող «Զարմանալի է ինձ», 
«Երգեմք ձեզ» ԲՁ շարականները և «Իսկ ի հեղմանէ» մեղեդին քրիստոնեական 
հավատի համար նահատակված սրբերին նվիրված նոր հուշարձաններ են, որ 
վերակերտում են հայ մոնոդիկ երաժշտարվեստի ուղին՝ հնագույն Գողթան եր-
գիչներից մինչև ուշմիջնադարյան Վերանորոգություն։ 

 
Գրականություն  

1. Մեսրոպ Մաշտոցի անվան Մատենադարան, Նորագույն հավաքածո, ձեռ. № 103:  
2. Ալիշան Հ.Ղ.Մ. Շնորհալի եւ պարագայ իւր. Վենետիկ-Ս. Ղազար, 1873։ 
3. Ալիշան Հ.Ղ.Մ. Վահան Գողթնացի. Յուշիկք Հայրենեաց հայոց, հ. Բ. ի Ս. Ղա-

զար Վենետկոյ, 1870։ 
4. Ամատունի Ս. վրդ. Հին եւ նոր պարականոն կամ անվաւեր շարականներ. Վա-

ղարշապատ, ելեքտրաշարժ տպարան Մայր Աթոռոյ Ս. Էջմիածնի, 1911: 
5. Անասյան Հ. Հայկական մատենագիտություն, Ե-ԺԸ դդ., հ. Ա. Երևան, Հայկա-

կան ՍՍՌ ԳԱ հրատ., 1959:  

20 Նշյալ երկու հատվածները տե՛ս «Իսկ ի հեղմանէ» մեղեդու նոտային օրինակի 1-3 
տողերում։ 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                  Աստղիկ Մուշեղյան                                                  61 

6. Արարողութիւն Սրբոյ Պատարագի եւ Կարգ աղօթից Հանգստեան ժամուն, Բ. 
տպագրութիւն. Երուսաղէմ, տպարան Սրբոց Յակովբեանց, 1946։  

7. Արեւշատեան Ա. Վկայաբանութիւն եւ շարականերգութիւն. հայկական Ութձայնի Դկ 
դարձուածքի առեղծուածը, «Հայկազեան հայագիտական հանդէս», ԻԳ, 2003, էջ 163-175։  

8. Արևշատյան Ա. Ստեփանոս Սյունեցու վարքը որպես վաղքրիստոնեական Հա-
յաստանի երաժշտական արվեստի արժեքավոր պատմական աղբյուր, «Բանբեր Մա-
տենադարանի», 2020, 30, էջ 348-364: 

9. Աւետիքեան Գ. Բացատրութիւն շարականաց. ի Վենէտիկ, ի վանս Սրբոյն Ղա-
զարու, 1814։ 

10.  Բախչինյան Հ. Շարականի գրապատմական ուղին (5-14-րդ դարեր). Երևան, 
«Ամարաս», 2012։ 

11.  Բախչինյան Հ. Հայ միջնադարյան բանաստեղծությունը, Բ. Մինչև Շնորհալի և 
հետո, 11-12-րդ դդ. Երևան, ՎՄՎ-Պրինտ, 2022: 

12. Թահմիզյան Ն. Հանդիսավոր օրերի կանոնագլուխները. «Էջմիածին», 1971, Թ, 
էջ 41-47։   

13.  Թահմիզյան Ն. Ներսես Շնորհալին երգահան և երաժիշտ. Երևան, Հայկական 
ՍՍՀ ԳԱ հրատ., 1973։ 

14.  Թահմիզյան Ն. Գրիգոր Նարեկացին և հայ երաժշտությունը V-XV դդ. Երևան, 
Հայկական ՍՍՀ ԳԱ հրատ., 1985։ 

15.  Կոմիտաս Վարդապետ. Ուսումնասիրութիւններ եւ յօդուածներ, երկու գրքով, 
գիրք Ա, աշխ. Գ. Գասպարեանի եւ Մ. Մուշեղեանի. Երեւան, «Սարգիս Խաչենց», 2005: 

16.  Կոմիտաս Վարդապետ. Ուսումնասիրութիւններ եւ յօդուածներ, երկու գրքով, գիրք Բ, 
աշխ. Գ. Գասպարեանի եւ Մ. Մուշեղեանի. Երեւան, «Սարգիս Խաչենց-Փրինթինֆո», 2007։ 

17.  Հակոբյան Գ. Ներսես Շնորհալի. Երևան, Հայկական ՍՍՌ ԳԱ հրատ., 1964:  
18.  Հակոբյան Գ. Շարականների ժանրը հայ միջնադարյան գրականության մեջ  

(V-XV դդ.). Երևան, Հայկական ՍՍՀ ԳԱ հրատ., 1980։ 
19.  Հակոբյան Լ. Շարակնոցի երգերի եղանակները և նրանց ստորաբաժանում-

ները. «Էջմիածին», 1992, Դ-Ե, էջ 63-86:   
20.  Ձայնագրեալ Շարական հոգեւոր երգոց. Վաղարշապատ, ի տպարանի Սրբոյ 

Կաթուղիկէ Էջմիածնի, 1875: 
21.  Ձայնագրեալ երգեցողութիւնք Սրբոյ Պատարագի. ի Վաղարշապատ, ի տպա-

րանի Սրբոյ Կաթուղիկէ Էջմիածնի, 1878։ 
22.  Ճեմճեմեան Հ.Ս. Ձեռագիր Շարակնոցները և անոնց կանոնները, «Բազմա-

վէպ», № 1-3, 1970, էջ 23-31:  
23.  Ճեմճեմեան Հ.Ս. Շնորհալիի շարականներու հարազատութեան հարցը ձեռա-

գիրներու լոյսին տակ, «Բազմավէպ», № 3-4, 1973, էջ 362-393: 
24.  Ճեմճեմեան Հ.Ս. Շնորհալիի շարականներու հարազատութեան հարցը ձե-

ռագիրներու լոյսին տակ, «Բազմավէպ», № 1-2, 1974, էջ 86-105: 
25.  Մեղեդիներ, գանձեր, տաղեր Հայաստանեայց եկեղեցւոյ, կազմող՝ Զ. եպս. 

Ազնաւորեան. Անթիլիաս, հրատ. Կաթողիկոսութեան Հայոց Մեծի Տանն Կիլիկիոյ, 1990:  
26.  Մանուկեան Դոկտ. Աբէլ Քհնյ. Վկայութիւններ Ը. դարէն. Հայ առաջին կին 

շարականագիրները, «Հորիզոն» (Մոնրեալ), 21 նոյեմբեր, 2022: 
27.  Մուշեղյան Ա. Գրիգորիս Աղթամարցին և Ս. Աստվածածնին նվիրված «Անեղին 

տաճար» տաղը. «Էջմիածին», ԺԲ, 2019, էջ 90-102: 
28.  Յարութիւնեան Խ. Ներսէս Շնորհալու կամ նրան վերագրուող շարականները, 

«Մատենագիրք Հայոց», ԻԱ. Հատոր, ԺԲ. Դար, Ներսէս Շնորհալի, գիրք Ա. Երեւան, 
«Նաիրի», 2018, էջ 927-977: 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



62  Գողթան երգարվեստից մինչև Վերանորոգություն. նորահայտ նմուշներ Արմաշի վանքի...                                                       
                                 

29.  Նավոյան Մ.Ռ. Տաղերի ժանրի ծագումնաբանությունը և ազատ մեղեդիական մտա-
ծողությունը հայ միջնադարյան մասնագիտացված երգարվեստում. Երևան, «Արճեշ», 2001։ 

30.  Ներսէս Շնորհալի. Շարականներ. գրաբար եւ աշխարհաբար, աշխատասի-
րությամբ Հ. Բախչինյանի. Երեւան, «Սարգիս Խաչենց-Փրինթինֆո-Անտարես», 2020։ 

31.  Շիրինյան Է. Առաջին կին շարականագիրները, “Zwischen Armenien und Deut-
schland - Auf Mesrops Spuren an der Saale”, հոդվածների ժողովածու՝ նվիրված Արմենուհի 
Դրոստ-Աբգարյանին, Հալլեի համալսարանական հրատ., էջ 5-18։ 

32.  Սրբազան երգեցողութիւնք Հայաստանեայց եկեղեցւոյ, դաշնաւորութեամբ 
Վ. Սարգսեանի, հ. Ա. Նիւ Եորք, հրատ. Առաջնորդութեան Հայոց Ամերիկայի եւ Գա-
նատայի, 1966։  

33.  Տէր-Սահակեան Հ.Կ. Գողթան երգեր. Գ. Երկու նոր հատակոտոր Գողթան 
արուեստով, «Բազմավէպ», № 9, 1903, էջ 406-408: 

34.  Տնտեսեան Ե.Մ. Նկարագիր երգոց Հայաստանեայց Ս. Եկեղեցւոյ եւ Յաւելուած 
Բովանդակութիւն երգոց ըստ Ութն ձայնից, Բ. տպագրութիւն. Իսթանպօլ, տպագր. 
Յ. Ասատուրեան որդիք, 1933: 

35.  Տնտեսեան Ե.Մ. Ձայնագրեալ Շարական. Իսթանպօլ, գրաձուլարան և գրա-
շարատուն Յակոբ Ծերունեան, 1934: 

36.  Օրմանեան Մ. արք. Ազգապատում, հ. Ա. Կոստանդնուպոլիս, հրատ. Վ. եւ 
Հ. Տէր-Ներսէսեան, 1912: 

37.  Аревшатян А. Учение о гласах в средневековой Армении. Ереван, изд. «Гитутюн», 2020. 
38. Кушнарев X.С. Вопросы истории и теории армянской монодической музыки. 

Ленинград, Госмузиздат, 1958.  
39.  Тагмизян Н.К. Теория музыки в древней Армении. Ереван, изд. АН Армянской 

ССР, 1977.  
40.  Ataian R. Die armenische professionelle Liederkunst des Mittelalters, “Revue des 

Études Arméniennes”, Tome VII. Paris, Nouvelle Série, 1970, p. 241-252.  
41. Utidjian H. Tntesean and the Music of the Armenian Hymnal. Červeny Kostelec, 

published by Pavel Mervart, 2017. 
 
References 

1. Mesrop Mashtots Matenadaran. New collection, Manuscript № 103 (in Armenian notation). 
2. Alishan G. Shnorhali and His Work. Venice-San Lazzaro, 1873 (In Armenian). 
3. Alishan G. Vahan Goghtnatsi, Memories of the Armenian Homeland, Vol. 2. Venice-

San Lazzaro, 1870 (In Armenian). 
4. Amatuni S. Old and New Apocryphal Sharakans. Vagharshapat, Printing House of 

Mother See of Holy Etchmiadzin, 1911 (In Old Armenian). 
5. Anasyan H. Armenian Bibliography, 5th-18th centuries, Vol. 1. Yerevan, Publishing 

House of the Academy of Sciences of Armenian SSR, 1959 (In Old Armenian). 
6. The Ceremony of the Holy Patarag and the Prayers of the Rest Hour, 2nd edition. 

Jerusalem, St. James Armenian Printing House, 1946 (In Armenian). 
7. Arevshatian A. Martyrology and Hymnography: The Mystery of the Fourth Lateral 

Mode in the Oktoechos ‘Utdzayn’ Armenian Church Music, “Haigazian Armenological 
Review”, 23, 2003, p. 163-175 (In Armenian). 

8. Arevshatyan A. The Life of Stepanos Syunetsi as a Valuable Historical Source of Early 
Christian Armenian Musical Art, “Bulletin of Matenadaran”, 30, 2020, p. 348-364 (in Armenian).   

9. Avetikean G. Explanation of Sharakans. Venice - San Lazzaro, 1814 (In Old Armenian). 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                  Աստղիկ Մուշեղյան                                                  63 

10. Bakhchinyan H. The Literary and Historical Way of Sharakan (5th-14th centuries). 
Yerevan, “Amaras” Publishing House, 2012 (In Armenian). 

11. Bakhchinyan H. The Armenian Medieval Poetry, Vol. 2, Before and after Shnorhali, 
11-12 Centuries. Yerevan, VMV-Print, 2022 (In Armenian). 

12. Tahmizyan N. The Kanonaglux’s of the Feast Days. “Etchmiadzin”, 1971, № 9, 
p. 41-47 (In Armenian).   

13.  Tahmizyan N. Nerses Shnorhali: Composer and Musician. Yerevan, Publishing 
House of the Academy of Sciences of Armenian SSR, 1973 (In Armenian). 

14.  Tahmizyan N. Grigor Narekatsi and Armenian Music of 5th-15th Centuries. Yerevan, 
Publishing House of the Academy of Sciences of Armenian SSR, 1985 (In Armenian). 

15. Komitas Vardapet. Studies and Articles, Book 1, edited by G. Gasparian and 
M. Mousheghian. Yerevan, “Sargis Khachents”, 2005 (In Armenian). 

16. Komitas Vardapet. Studies and Articles, Book 2, edited by G. Gasparian and 
M. Mousheghian. Yerevan, “Sargis Khachents-Printinfo”, 2007 (In Armenian). 

17. Hakobyan G. Nerses Shnorhali. Yerevan, Publishing House of the Academy of 
Sciences of Armenian SSR, 1964 (In Armenian). 

18. Hakobyan G. The Genre of Sharakan in Medieval Armenian Literature (5th-15th centuries). 
Yerevan, Publishing House of the Academy of Sciences of Armenian SSR, 1980 (In Armenian). 

19. Hakobyan L. The Šarakan Hymn Tunes and Their Subdivisions. “Etchmiadzin”, 
1992, № 4-5, p. 3-86 (In Armenian). 

20. Notated Sharakan of Sacred Chants. Vagharshapat, Printing House of St. Etch-
miadzin Cathedral, 1875 (In Armenian notation). 

21. Notated Chants of Holy Patarag (Liturgy). Vagharshapat, Printing House of St. Etch-
miadzin Cathedral, 1878 (In Armenian notation). 

22. Djemdjemian S. Handwritten Sharakans and Their Canons, “Bazmavep”, 1970, № 1-
3, p. 23-31 (In Armenian). 

23. Djemdjemian S. The Question of the Authenticity of the Hymns of St. Nerses in the 
Light of the Manuscripts. “Bazmavep”, № 3-4, 1973, p. 362-393 (In Armenian). 

24. Djemdjemian S. The Question of the Authenticity of the Hymns of St. Nerses in the 
Light of the Manuscripts, “Bazmavep”, № 1-2, 1974, p. 86-105 (In Armenian). 

25. Melodies, Canticles & Kandz Hymns of the Armenian Church, compiled by Z. Bishop 
Aznavorean. Antelias-Lebanon, Publication of the Armenian Catholicosate of Cilicia, 1990  (In 
European music notation). 

26. Manoukian Dr. A. Pr. Testimonies from the 8th century: The First Female Armenian 
Hymn Writers. “Horizon Weekly” (Montreal QC), November 21, 2022 (In Armenian). 

27. Musheghyan A. Grigoris of Aghtamar and the Ode Entitled “Temple of the Uncreated 
One” Dedicated to the Holy Virgin Mary. “Etchmiadzin”, № 12, 2019, p. 90-102 (In Armenian). 

28. Harutyunyan Kh. The Hymns of Nerses Shnorhali or Attributed to Him. Armenian 
Classical Authors, Vol. XXI, 12th Century, Nerses Shnorhali, Book I. Yerevan, “Nairi”, 2018, 
p. 927-977 (In Armenian). 

29. Navoyan M. The Origin of the Genre of Tagh and the Free Melodic Thought in the 
Armenian Medieval Professional Song Art. Yerevan, “Archesh” Publishing House, 2001 (In 
Armenian). 

30. Nerses Shnorhali. Sharakans (in Old and Modern Armenian), edited by H. Bakh-
chinyan. Yerevan, “Sargis Khachents-Printinfo-Antares”, 2020 (In Armenian). 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



64  Գողթան երգարվեստից մինչև Վերանորոգություն. նորահայտ նմուշներ Արմաշի վանքի...                                                       
                                 

31. Shirinyan E. The First Women Hymn Writers, “Zwischen Armenien und Deutschland 
- Auf Mesrops Spuren an der Saale”, collection of articles, dedicated to Armenuhi Drost-
Apgaryan. Halle University Press (printing in process) (In Armenian). 

32. Sacred Music of the Armenian Church, Vol. 1, arranged by W. Sarxian. New York, 
Diocese of the Armenian Church of America, 1966 (In European music notation). 

33. Ter-Sahakean K. Songs of Gokhtn. III. Two New Fragments of Gokhtan Art, 
“Bazmavep”, № 9, 1903, p. 406-408 (In Armenian). 

34. Tntesean E. The Character of the Chants of the Holy Armenian Church, 2nd edition. 
Istanbul, H. Asaturean Printing House, 1933 (In Armenian). 

35.  Tntesean E. Notated Hymnal. Istanbul, H. Tserunean Printing House, 1934 (In 
Armenian notation).  

36. Ormanean M. National History, Vol. 1. Constantinople, printed by V. and H. Ter-
Nerseseans, 1912 (In Armenian). 

37. Arevshatyan A. The Theory of Echoi (Church Modes) in Medieval Armenia. Yerevan, 
“Gitutyun” Publishing House, 2020 (In Russian). 

38. Kushnaryov K. Issues on the History and Theory of Armenian Monodic Music. 
Leningrad, State Musical Publishing House, 1958 (In Russian). 

39. Tahmizyan N. Music Theory in ancient Armenia. Yerevan, Publishing House of the 
Academy of Sciences of Armenian SSR, 1977 (In Russian). 

 
ՕТ ГОХТАНСКОГО ПЕВЧЕСКОГО ИСКУССТВА ДО ПЕРИОДА ОБНОВЛЕНИЯ: 
НОВОНАЙДЕННЫЕ ОБРАЗЦЫ В РУКОПИСЯХ АРМАШСКОГО МОНАСТЫРЯ 

 
АСТХИК МУШЕГЯН* 

 
Для цитирования: Мушегян, Астхик. “Օт гохтанского певческого искусства до периода обновления: 
новонайденные образцы в рукописях Армашского монастыря”. Искусствоведческий журнал, N 1 
(2025): 39-66. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-39 

 
Певческая традиция монастыря Армаш, находящегося в Малой Азии, игра-

ет основополагающую роль в армянском духовном песнетворчестве. Изучение 
сохранившихся манускриптов, написанных Новоармянской нотописью извест-
ным музыкантом Амбарцумом Черчяном и его учениками, позволяет выявить 
множество ценных записей. В этом контексте особый интерес представляют но-
вонайденные нами шараканы, отражающие два значительных этапа в истории 
армянского духовного песнетворчества – две «хвалы», посвященные армянским 
героям-мученикам. Первый из них – шаракан «Дивлюсь я», автором которого 
является Хосровидухт (VIII век), одна из первых женщин-гимнографов, потомок 
знаменитых Гохтанских певцов, приурочившая свое произведение памяти своего 
брата ­ князя Ваана Гохтнаци. Вторым является шаракан «Поем вам песни» из 
Канона Святому Гевонду и его сподвижникам-иереям, принадлежащий перу 
Св. Нерсеса Шнорали (XII век). Детальный анализ музыкальных составляющих 

* Старший научный сотрудник Матенадарана им. Месропа Маштоца, научный сотруд-
ник Музея-института Комитаса, кандидат искусствоведения, a.musheghyan@gmail.com, 
статья представлена 10.12.2024, рецензирована 10.02.2025, принята к публикации 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                  Աստղիկ Մուշեղյան                                                  65 

этих двух шедевров подтверждает, что они являются достоверными образцами, 
содержащими более древние и аутентичные пласты армянского певческого 
искусства. В ходе сравнительной работы, в аналогичных записях других музы-
кантов ­ Н. Ташчяна и Е. Тнтесяна, нами было выявлено множество сложно 
переплетенных и чрезмерно орнаментированных мелодических оборотов, ин-
корпорированных в их музыкальную ткань в более поздний период. 

Одним из важных результатов нашего исследования является тот факт, что 
присущие музыкальному компоненту гимнов отличительные черты ­ импрови-
зационный характер, независящие от словесного текста распевы, сочетание 
нескольких гласовых структур, ритмо-интoнационное богатство, секвенции, ме-
лизматика, наличие пассажей, проникших из светско-гусанского искусства и 
т.п., во многом предвосхищают дальнейшее развитие армянского тагового ис-
кусства. Характерные особенности музыкально-поэтического языка обоих шара-
канов, сохранившихся в устной традиции, были по-новому интерпретированы в 
эпоху позднего Средневековья, в период так называемого Обновления, в произ-
ведении совершенно другого жанра. Основой для его литературного текста пос-
лужила одна из строф шаракана «Поем вам песни», к которой Неизвестный ав-
тор сочинил мегеди Святым Мученикам «А пролитой вами крови», являющийся 
типичным примером монументального-декоративного стиля. Рассмотренные 
нами духовные произведения, созданные в разных эпохах и жанрах, составляют 
своеобразную трилогию в уникальном ряду мартирологических песнопений. Их 
музыкальные компоненты характеризуются идентичностью стилистических, 
гласовых и мелодических структур – факт, позволяющий выявить определе-
нные типологические аспекты. Шараканы «Дивлюсь я», «Поем вам песню» и 
мегеди «А пролитой вами крови», принадлежащие Армашской певческой тра-
диции и посвященные Святым Мученикам Армянской Апостольской Церкви, 
являются новыми музыкальными памятниками, отражающими путь армянского 
монодического музыкального искусства ­ от древних Гохтанских певцов до поздне-
средневекового Обновления. 

Ключевые слова: Гохтанское певческое искусство, Хосровидухт, Св. Нерсес 
Шнорали, Неизвестный автор, Период Обновления, хвала, мегеди. 

 
FROM THE GOKHTAN SINGING ART TO THE RENEWAL PERIOD: NEWLY 

DISCOVERED MANUSCRIPT EXAMPLES FROM THE ARMASH MONASTERY 
 

ASTGHIK MUSHEGHYAN* 
 

For citation: Musheghyan, Astghik. “From the gokhtan singing art to the Renewal Period: newly 
discovered manuscript examples from the Armash monastery”, Journal of Art Studies, N 1 (2025): 39-66. 
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-39 

 
The chanting tradition of the Armash monastery, located in Asia Minor, plays a 

fundamental role in Armenian sacred chanting art. The study of surviving 

* Senior Researcher at Mesrop Mashtots Matenadaran, Researcher at Komitas Museum-
Institute, Doctor of Arts, a.musheghyan@gmail.com. The article was submitted on 10.12.2024, 
reviewed on 10.02.2025, accepted for publication on 10.06.2025. 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



66  Գողթան երգարվեստից մինչև Վերանորոգություն. նորահայտ նմուշներ Արմաշի վանքի...                                                       
                                 
manuscripts written down in New Armenian notation by the renowned musician 
Hambartsum Cherchyan and his students, allows us to identify many valuable 
recordings. In this context, of particular interest are the newly discovered by us 
sharakans – two “praises” dedicated to Armenian martyred heroes – reflecting two 
significant stages in the history of Armenian sacred songwriting. The first of them is 
the sharakan “I Wonder”, authored by Khosrovidukht (VIII century), one of the first 
female hymnographers, a descendant of the famous Goghtan singers; she dedicated 
her work to the memory of her brother ­ Prince Vahan Goghtnatsi. The second is 
the sharakan «We Sing You Songs» by St. Nerses Shnorhali (XII century) from the 
Canon to Saint Ghevond and his fellow-priests. The detailed analysis of the musical 
components of these two masterpieces confirms that they are reliable samples 
containing older and authentic layers of Armenian chanting art. In the course of 
comparative work, in similar recordings of other musicians ­ N. Tashchyan and 
E. Tntesyan, we identified many intricately interwoven and excessively ornate 
melodic turns, incorporated into the musical texture of sharakans in later periods. 

One of the important results of our research is the fact that the distinctive 
features inherent in the musical component of hymns ­ their improvisational 
character, melodic patterns independent from the verbal text, combination of 
several modal structures, rhythmic and intonational richness, sequences, orna-
ments, presence of passages transitioned from secular gusan art, etc., largely 
anticipate further development of Armenian tagh art. The characteristic peculiarities 
of the musical and poetic language of both sharakans, preserved in oral tradition, 
were reinterpreted in a new way during the late Middle Ages, in the so-called period 
of Renewal, in a work of a completely different genre. The basis for its literary text 
was one of the verses from the sharakan “We Sing You Songs”, to which the 
Unknown author composed a meghedi to Holy Martyrs – “And the Blood You Shed”. 
This composition presents a typical example of the monumental-decorative style. The 
sacred songs we have considered, created in different eras and genres, constitute a 
peculiar trilogy in the unique series of Martyrological chants. Their musical 
components are characterized by identity of stylistic, modal and melodic structures – 
a fact that makes it possible to reveal certain typological aspects. The sharakans “I 
Wonder”, “We Sing You Songs” and the meghedi “And the Blood You Shed”, which 
belong to the Armash chanting tradition and are dedicated to the Holy Martyrs of 
the Armenian Apostolic Church, are novel musical monuments, reflecting the 
evolution of Armenian monodic musical art from the ancient Goghtan singers up to 
the late medieval Renewal Period. 

Key words: Goghtan singing art, Khosrovidukht, St. Nerses Shnorhali, 
Unknown author, the Renewal Period, praise, meghedi. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



 

ՀՏԴ: 929:781(479.25)Կոմիտաս+929։78(492)Բոեր  
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-67  

 
ՀԱՐԳԱՆՔԻ ՏՈՒՐՔ «ՔԱՂԱՔԱՎԱՐՈՒԹՅԱՆԸ». KOMITAS-ԻՑ COMITAS 

 
ՏԱԹԵՎԻԿ ՇԱԽԿՈՒԼՅԱՆ* 

 
Հղման համար. Շախկուլյան, Տաթևիկ: «Հարգանքի տուրք «քաղաքավարությանը». Komitas-ից 
Comitas»: Արվեստագիտական հանդես, N 1 (2025): 67-74. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-67 

 
Նիդերլանդացի կոմպոզիտոր Ալեքսանդր դե Բոերը երկար տարիներ կրել է Կոմի-

տաս կեղծանունը, որով ստորագրել է իր ստեղծագործությունները։ Այդ ընթացքում, ի 
թիվս այլ ստեղծագործությունների, հեղինակել է մի շարք երկեր հայկական երաժշտա-
կան թեմաներով՝ քաղված ֆոլկլորային, հոգևոր և կոմպոզիտորական երաժշտությունից։ 
Հայ երաժշտությունից քաղված մեղեդիներ կիրառող նրա վերջին ստեղծագործությունը 
Երրորդ սիմֆոնիան է՝ վերնագրված «Նվիրում Կոմիտասին»։ Սիմֆոնիան հրապարակե-
լուց հետո կոմպոզիտորը Կոմիտասի նկատմամբ իր վերաբերմունքն արտահայտելու 
առաքելությունը համարել է արդեն կատարված և վերադարձել իր անունին։ 

Հոդվածն անդրադառնում է Ալեքսանդր դե Բոերին ու նրա ստեղծագործությանը, 
քննարկում կոմիտասյան երաժշտությանն անդրադառնալու նրա դրդապատճառները, 
պատմությունը, ապա քննարկում հայ երաժշտությունից քաղվածքներ կամ ամբողջական 
մեղեդիներ պարունակող ստեղծագործությունները։  

Բանալի բառեր՝ Կոմիտաս, հայ երաժշտություն, Ալեքսանդր դե Բոեր, լատիներեն, 
սիմֆոնիա, «Տէր ողորմեա», «Կաքավիկ»։ 

 
Ներածություն 
Երբ հայկական արմատներ չունեցող նիդերլանդացի կոմպոզիտորը ստեղծա-

գործական որոշակի փուլում որպես մականուն ընդունում է Կոմիտաս անունը, որը 
կիրառում է տասնամյակներ շարունակ, բազմաթիվ հարցեր են առաջանում։ Ինչ-
պե՞ս նա ճանաչեց Կոմիտասին, ինչո՞ւ նախընտրեց նրա անունը, ի՞նչ դեր ունե-
ցավ հայազգի երաժիշտը նիդերլանդանցու ստեղծագործական ճակատագրում։ 
Այս հարցերին հետևելով՝ հանդիպեցինք հետաքրքիր պատմության և ստեղծա-
գործական բնագավառում այնպիսի իրողության, որտեղ կոմիտասյան ստեղծա-
գործությունները հիմք են դարձել խոշոր կտավի սիմֆոնիկ երկերի համար։ 

 
Նախապատմություն 
2023 թ. Կոմիտաս Վարդապետի ստեղծագործությունները գրանցվեցին 

ՅՈՒՆԵՍԿՕ-ի Աշխարհի հիշողություն միջազգային ռեգիստրում1։ Կոմիտասի 
թանգարան-ինստիտուտը ՅՈՒՆԵՍԿՕ-ին այս առնչությամբ հայտ էր ներկայաց-

* ՀՀ ԳԱԱ արվեստի ինստիտուտի երաժշտության բաժնի գիտաշխատող, արվեստա-
գիտության թեկնածու, shakhkulyan@yahoo.com, հոդվածի ներկայացնելու օրը՝ 26.09.2024, 
գրախոսելու օրը՝ 26.11.2024, տպագրության ընդունելու օրը՝ 10.06.2025: 

1 Սա հայ մշակույթում չորրորդ փաստագրական ժառանգությունն է, որ ընդգրկվել է 
Աշխարհի հիշողություն ռեգիստրում։ Այստեղ գրանցվել են Մեսրոպ Մաշտոցի անվան 
Մատենադարանի հին ձեռագրերի հավաքածուն, աստղագետ Բենիամին Մարգարյանի՝ 
գալակտիկաների մասին ուսումնասիրությունը (կամ Բյուրականի առաջին ուսումնասիրութ-
յունը) և կոմպոզիտոր Արամ Խաչատրյանի ձեռագիր նոտաներն ու կինոերաժշտությունը։  

 

                                                 



68                             Հարգանքի տուրք «քաղաքավարությանը». Komitas-ից Comitas                                            
                                 
րել 2021 թ.: 2022 թ. հոկտեմբերի 22-ին է վերաբերում հայտի նախնական, հու-
նիսի 21-ին՝ վերջնական հաստատումը։ 

Աշխարհի հիշողություն անվանակարգում Կոմիտասի ժառանգությունը ներ-
կայացվել էր դեռևս 2017 թ.։ Նույն տարում մարտի 29-ին ՅՈՒՆԵՍԿՕ-յից հաս-
տատում էին ուղարկել՝ շնորհավորանքի ուղեկցությամբ, որտեղ, այնուամե-
նայնիվ, խնդրում էին տեղեկությունը չհրապարակել մինչև գլխավոր տնօրենի 
ստորագրությունը, սակայն դեկտեմբերի 15-ի նամակով ուղարկվեց մերժում, 
որտեղ պարզաբանվում էր, թե «Կոմիտասն ունի տեղական և տարածաշրջա-
նային, այլ ոչ թե միջազգային նշանակություն»։ 

Մերժումից հետո երկրորդ հայտը պատրաստելիս Կոմիտասի թանգարան-
ինստիտուտն առանձին մեծ բաժին հատկացրեց Կոմիտասի երաժշտության 
համաշխարհային տարածմանը, որտեղ ներառվեցին տեղեկություններ ինչպես 
կոմպոզիտորների, այնպես էլ կատարողների կողմից կոմիտասյան անդրադար-
ձերի մասին։ Ահա այս տեղեկությունները հավաքելու ընթացքում էր, որ հան-
դիպեցինք Ալեքսանդր Կոմիտաս անունով կոմպոզիտորին և նրա «Նվիրում 
Կոմիտասին» ստեղծագործությանը։  

 
Էդուարդ դե Բոեր 
Էդուարդ դե Բոերը (ծնվ. 1957) կոմպոզիտորի ծննդյան անունն է։ Սովորել է 

դաշնամուր և կոմպոզիցիա Ուտրեխտի կոնսերվատորիայում, ապա նվագա-
խմբային դիրիժորություն՝ Մաստրիխտի կոնսերվատորիայում։ 1981-90 թթ. հիմ-
նականում հանդես է եկել որպես կատարող, իսկ 1990-ից որոշել է իր գործու-
նեությունն ամբողջությամբ նվիրել ստեղծագործական աշխատանքին։ Իր 
ստեղծագործությունների հիմնական մասը գրել է ըստ պատվերների։ Այդպես 
հեղինակել է Նախերգանք նվագախմբի համար, «Լուսնի և արևի հարսանիքը» 
կանտատը, Ջութակի և նվագախմբի առաջին կոնցերտը և այլն։ Ներկայում հե-
ղինակ է երեք օպերայի, երեք սիմֆոնիայի, երկու բալետի, երկու լարային 
կվարտետի, խմբերգային գործերի, նվագախմբային, ինչպես նաև փողային 
նվագախմբի համար գրված զանազան ստեղծագործությունների և այլն։ Փո-
ղային նվագախմբի համար գրված նրա մի շարք ստեղծագործություններ ընդ-
գրկվել են մրցույթներում որպես պարտադիր ծրագիր։ Օրինակ՝ Vita Aeterna 
վարիացիաները ծրագրային են եղել Ռոտերդամի պղնձյա փողային նվագա-
խմբերի մրցույթում, ֆրանսիական Championnat National de France մրցույթում, 
ապա նաև՝ Բիրմինգենում կայացած Բրիտանական մրցույթում։ 

Փողային գործիքների ստեղծագործական ոլորտում ներդրումների համար 
Էդուարդ դե Բոերն արժանացել է զանազան մրցանակների։ Մասնավորապես՝ 
2017-ին արժանացել է հոլանդական BUMA Brass Award-ին, 2018-ին Եկատե-
րինբուրգում կայացած՝ մանկական ստեղծագործություններին նվիրված «Պետ-
յան և գայլը» մրցույթում արժանացել է Առաջին մրցանակի «Սիմֆոնիկ գույների 
գործարան» վարիացիաների և ֆուգայի համար։ Նույն տարում արժանացել է 
Asociación de Amigos de la Música de Yecla-ի Սանտա Չեչիլիա մրցանակին։ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                Տաթևիկ Շախկուլյան                                                 69 

Բացի ստեղծագործական գործունեությունից՝ դե Բոերը նաև դասավան-
դում է և վարում զանազան աշխատանոցներ կոմպոզիցիայի բնագավառում։  

 
Կոմիտասյան ուղի 
Էդուարդ դե Բոերը 1990 թ. ընդունել է Ալեքսանդր Կոմիտաս մականունը։ 

Մականվան պատմության մասին հանգամանքները կոմպոզիտորը շարադրել է 
իր անձնական կայքէջում [3]։  

Որպես ուսանող՝ կոմպոզիտոր դե Բոերին բոլորովին հոգեհարազատ չէին 
Ուտրեխտի կոնսերվատորիայի կոմպոզիցիայի բաժնի պահանջները, որովհետև 
ենթադրվում էր ստեղծագործել միայն այսպես կոչված՝ ժամանակակից տեխ-
նիկաներով, ըստ պոստ-մոդեռնիստական ուղղությունների սկզբունքների։ Հե-
ղինակի մեկնաբանությամբ՝ ավանդական տոնայնական երաժշտության հետ 
կապի խզումը և Էդգար Վարեզ – Յանիս Քսենակիս ուղղությամբ մոդեռնիստա-
կան փիլիսոփայության խրախուսումը իրեն հարազատ չէր։ Նա ուսումնասիրում 
էր մոդեռնիստ կոմպոզիտորների՝ Անտոն Վեբերնի, Պիեռ Բուլեզի, Կառլհայնց 
Շտոկհաուզենի, Լուչանո Բերիոյի և Յանիս Քսենակիսի երաժշտական պարտի-
տուրները, սակայն վերջնականապես եկավ այն համոզման, որ չէր սիրում այդ 
երաժշտությունը՝ անգամ դրանք տեսականորեն լիարժեք հասկանալուց հետո։ 
Արդյունքում նա փոխեց իր մոտեցումը և սկսեց ուսումնասիրել դասական լեզ-
վամտածողություն ունեցող կոմպոզիտորների՝ Դմիտրի Շոստակովիչի, Սերգեյ 
Պրոկոֆևի, Բենջամին Բրիտենի ու Յան Սիբելիուսի երաժշտությունը։ Ավելին, 
իր դաշնամուրի ուսուցիչ պրոֆեսոր Սաս Բունգեի ուղղորդմամբ և խրախուսմամբ 
նա սկսեց կարդալ մի շարք գրքեր ու հոդվածներ, որոնք իր համար ինքնաբա-
ցահայտման դեր ունեցան։ Մասնավորապես, Չարլզ Ռոսենի «Դասական ոճ» 
հատորը [2], որը վերաբերում է բացառապես դասականներին՝ Հայդնին, Մոցար-
տին, Բեթհովենին, բոլորովին շրջեց նրա հայացքը երաժշտության վերաբերյալ։ 

Դե Բոերը սկսեց գրել դասական երաժշտությանը բնորոշ ոճով, սակայն 
նրան կոնսերվատորիան չէր խրախուսում, որովհետև այդպիսի գրելաոճը ժա-
մանակակից չէր, անցած էր։ Իսկ դե Բոերին այնքան խորթ էին պահանջները, 
որ նա անգամ պատրաստ էր չավարտել կոնսերվատորիան։ Այս ժամանակ նա 
սկսում է փնտրել այլ մեթոդներ, այլ տեխնիկաներ և այս առնչությամբ գալիս է 
ֆոլկլորային երաժշտության նկատմամբ հետաքրքրությանը։ Ահա այս ճանա-
պարհին է, որ դե Բոերը հանդիպում է հայ երաժշտությանը, այդ թվում՝ Կոմի-
տասին և նրա գործունեությանը։ Լայն ընդգրկումով կովկասյան երաժշտութ-
յունն է սկսում գրավել դե Բոերին, ինչի արդյունքում հեղինակում է «Կովկասյան 
էպիզոդ»-ը և երեք «Հայկական ռապսոդիա»-ները։  

1990 թ. դե Բոերին առաջարկում են գրել ստեղծագործություն Ուտրեխտի 
ուսանողական երգչախմբի համար՝ 50-ամյա հոբելյանի առթիվ։ Այս առնչութ-
յամբ նա հավաքում է 12-րդ դարի շուրջ գրված լատինական տեքստերով բա-
նաստեղծություններ, որոնք, ըստ իրեն, կարող են փոխաբերականորեն համե-
մատվել մոդեռն արվեստի հետ։ Երբ դե Բոերը հանդիպում է երգչախմբի հետ, 
ղեկավար անդամները նրան հարցնում են, թե արդյո՞ք նա կարող է գրել «գե-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



70                             Հարգանքի տուրք «քաղաքավարությանը». Komitas-ից Comitas                                            
                                 
ղեցիկ, ոչ թե մոդեռն երկ», քանի որ հանդիսավոր իրադարձություն էր սպաս-
վում, և բազմաթիվ հյուրեր էին ներկա գտնվելու։ Դե Բոերը պատմում է, որ հու-
մորին ըմբռնումով է մոտենում և ստեղծում «Cantica artis» («Արվեստի երգեր») 
շարը տենորի, խառը երգչախմբի ու նվագախմբի համար։ 

Չորս բանաստեղծների լատինական տեքստերի հիման վրա գրված այս 
երկը դե Բոերին «հրահրում է» դիմել լատինական մականունի։ Ավելի ստույգ՝ դե 
Բոերին գրավում էր ոչ կենդանի լեզվով մականուն ձեռք բերելու գաղափարը։ 
Նա կանգ է առնում Ալեքսանդր Կոմիտաս (Comitas) անվան վրա, և այստեղ 
լատիներեն լեզվի հանգամանքին զուգահեռ այլ պատճառներ ևս կային։ Դե 
Բոերին Կոմիտասի կերպարը հետաքրքրում է ոչ միայն երաժշտական գործու-
նեությամբ, այլև անվամբ։ Comitas բառը՝ C, այլ ոչ թե K սկզբնատառով, լա-
տիներենից թարգմանությամբ նշանակում է քաղաքավարություն, բարություն, 
առատաձեռնություն։ Դե Բոերի համար սա որոշակի իմաստ է ձեռք բերում. «Ես 
պիտի շարունակեմ պահպանել իմ ուղին և կշարունակեմ ստեղծագործել այնպես, 
ինչպես ուզում եմ, բայց միշտ կմնամ ընկերասեր և քաղաքավարի ժամանակա-
կից արվեստի երաժշտությանը վերաբերող հարցերի նկատմամբ» [3]։ Միևնույն 
ժամանակ, թե՛ Ալեքսանդր, թե՛ Կոմիտաս անունները հարգանքի տուրք էին  
այն երկու անհատներին, որոնցով նա հիանում էր։ Դրանք էին հոլանդացի 
դաշնակահար Սաս Բունգեն, որի իրական անունը Էռնստ Ալեքսանդր է, և որը 
էական ազդեցություն էր ունեցել դե Բոերի երաժշտական ոճական ընկալում-
ների ձևավորման հարցում, և հայ էթնոերաժշտագետ Կոմիտասը։ 

Միևնույն ժամանակ կոմպոզիտորն սկսում է մտածել Կոմիտաս բառի գրե-
լաձևի ուղղությամբ և միտումնավոր ընտրում է C սկզբնատառով գրելաձևը, որը 
նրա համար առնվազն արդարացում կարող էր լինել նույնանուն կոմպոզիտորից 
տարբերվելու համար, թեև ենթադրում էր, որ Կոմիտասի անունը՝ քաղված 7-րդ 
դարի կաթողիկոսի անունից, նույնպես պիտի լատինական ծագում ունենար։ 
Իհարկե, դե Բոերի այս մեկնաբանության մեջ միամտության բաղադրիչը մեծ է, 
որովհետև նախ՝ նա նշում է, թե Կոմիտաս Վարդապետն իր անունը վերցրել է 
կաթողիկոսի անունից, և չգիտի, որ այս անունը նրան շնորհել են, ինքը չի 
ընտրել, և երկրորդ՝ Կոմիտաս կաթողիկոսի մասին նույն կերպ է արտահայտ-
վում՝ ասելով, թե նա վերցրել է լատինական մականուն, ինչպես ինքն է վար-
վում։ Ի դեպ, պետք է շեշտել, որ միջազգային տարբեր հեղինակավոր հան-
րագիտարաններում կա շրջանառվող մեկնաբանություն, ըստ որի Կոմիտասն 
ինքն է վերցրել իր անունը։ Այս թյուր տեղեկության հիմքերը դժվարանում ենք 
գտնել, սակայն դե Բոերի համար հանրագիտարանները կարող էին տեղե-
կության բավարար համարելի աղբյուր լինել։  

Դե Բոերը նաև պարզաբանում է, թե ինչու է դադարել կիրառել Կոմիտաս 
մականունը։ 2011-13 թթ. «Նվիրում Կոմիտասին» վերնագրով իր Երրորդ սիմ-
ֆոնիան գրելուց ու դրա կատարումից հետո նա եկել է այն մտքին, որ իր 
մականունն արդեն ծառայել է իր նպատակին։ Ահա այսպես նա վերադարձել է 
իր ծննդյան անունին։  

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                Տաթևիկ Շախկուլյան                                                 71 

«Կոմիտասյան» ստեղծագործություններ 
Ալեքսանդր Կոմիտաս անունը կրելու ընթացքում կոմպոզիտորը, ի թիվս 

բազմաթիվ այլ ստեղծագոծությունների, հեղինակել է «Հայկական ռապսոդիա» 
վերնագիրը կրող երեք երկ փողային մեծ նվագախմբերի համար։ 

Փողային մեծ նվագախմբի համար գրված «Հայկական ռապսոդիա» 1-ը 
վերաբերում է դեռևս 1990-ին։ Շուրջ 17 րոպե տևողությամբ այս եռամաս ստեղ-
ծագործության առաջին մասում կիրառվել է «Դլե յաման» երգը և մի քանի գոր-
ծիքային դրվագներ, որոնք կոմպոզիտորը քաղել է դուդուկի կատարմամբ «Հայ 
երաժշտություն» կոչվող հավաքածուի երրորդ թողարկումից։ Երկրորդ մասը 
հիմնվում է Շիրակի գյովնդի, իսկ երրորդը՝ շալախոյի մեղեդու վրա։ Ինչպես 
տեսնում ենք, հեղինակը, որը Կոմիտաս անունով առաջին կոմպոզիտորական 
քայլերն էր անում, դեռևս կոմիտասյան մեղեդի չի կիրառում, բացառությամբ, թերևս, 
այն հանգամանքի, որ «Դլե յաման»-ի մի տարբերակ գրառել է Կոմիտասը2։ 

«Հայկական ռապսոդիա» 2-ը՝ պղնձյա փողային նվագախմբի համար, 
շուրջ 16 րոպե տևողությամբ, գրվել է վեց տարի անց՝ 1996-ին։ Նվագախմբի 
այս տեսակն անվանում են նաև «ֆանֆարային նվագախումբ»։ Այստեղ ընդ-
գրկվում են պղնձյա փողայիններ, սաքսոֆոնների ընդլայնված կազմ, հարվա-
ծայիններ և այլն։ Այս տեսակի նվագախմբերը, որոնք հիմնականում զինվորա-
կան-բանակային երաժշտություն են նվագում, հատկապես տարածված են Բել-
գիայում, Նիդերլանդներում, ավելի քիչ՝ Ֆրանսիայում, Լյուքսեմբուրգում, Գեր-
մանիայում և այլ եվրոպական երկրներում։ Հայ կոմպոզիտորական երաժշտու-
թյան ոճավորում հիշեցնող այս երաժշտության մեջ տեղ է գտել նաև լայն տա-
րածում գտած հայկական «Թամզարա» պարերգը: 

Պղնձյա փողային նվագախմբի համար է գրված նաև «Հայկական ռապ-
սոդիա» 3-ը՝ թվագրված 2009-ով, որի պատվիրատուն Հոլանդիայի պաշտպա-
նության նախարարությունն է։ Այս ստեղծագործությունն էլ հիմնվում է մի պար-
եղանակի և Սայաթ-Նովայի «Ինչ կոնիմ հեքիմը» երգի վրա։ Այսինքն՝ ակնհայ-
տորեն կոմպոզիտորն իր ստեղծագործություններում հայ մշակույթից ներառել է 
զանազան ճյուղեր՝ ֆոլկլորից մինչև աշուղական արվեստ։ 

Ավելի փոքրածավալ երկ է շեփորի և դաշնամուրի համար գրված «Ֆան-
տազիա հայկական շուրջպարով» ստեղծագործությունը, որի՝ շեփորի և փո-
ղային նվագախմբի տարբերակ նույնպես իրականացրել է հեղինակը։ Գրվել է 
2010-ին՝ հիմքում ունենալով «Հայկական ռապսոդիա» 2-ի թեմաներից մեկը։ 
Ընդ որում՝ նախնական տարբերակը կոմպոզիտորը գրել է իր որդու կատար-
ման համար, իսկ նվագախմբային տարբերակն արդեն պատվեր է։ 

Ինչպես նշվեց, կոմպոզիտորի վերջին ստեղծագործությունը, որը գրվել է 
Ալեքսանդր Կոմիտաս մականունով, «Նվիրում Կոմիտասին» վերնագրով 
երրորդ սիմֆոնիան է։ Շուրջ մեկ ժամ տևող այս երկը ունի թե՛ նվագախմբային 
տարբերակ՝ հարվածայինների ու տավիղի ներառմամբ, թե՛ փողայինների տար-

2 Տե՛ս «Լե, լե, յաման» դաշնամուրային նվագակցությամբ երգը [1, էջ 127-129]: 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



72                             Հարգանքի տուրք «քաղաքավարությանը». Komitas-ից Comitas                                            
                                 
բերակ։ Այն քառամաս շար է, որտեղ մասերից յուրաքանչյուրն ունի իր ծրա-
գրային վերնագիրը՝  

1. Հիշողություններ 
2. Ապրիլ, 1915 
3․ Վիշտ 
4. Հավերժական խաղաղություն: 

Վերնագրերը հեղինակը գրել է անգլերեն՝ ի տարբերություն նախորդ 
թվարկված ստեղծագործությունների հոլանդերեն վերնագրերի։  

Սիմֆոնիայում կոմպոզիտորը ներառել է մեծ քանակությամբ կոմիտասյան 
ստեղծագործություններ։ Այսպես, առաջին մասում կիրառվել են «Տէր, ողոր-
մեա» Պատարագի երգը, «Կաքավիկ»-ը, «Գարուն»-ը («Արորն ասաց տատրակ 
հավքուն»), «Երանգի» և «Ունաբի» պարերի մեղեդիները։ Այսինքն՝ ստեղծա-
գործության մեջ տեղ են գտել ինչպես հոգևոր, այնպես էլ ժողովրդական երգ ու 
պարեր, ավելին՝ կոմիտասյան ինքնուրույն մեղեդու վրա հիմնվող ստեղծագոր-
ծություն՝ «Կաքավիկ»-ը։ Ընդ որում՝ կոմիտասյան որոշ ստեղծագործություններ 
անցնում են մեկից ավելի անգամներ՝ մասի տարբեր դրվագներում։ 

Սիմֆոնիայի երկրորդ մասում կոմիտասյան թեմաները փոքր-ինչ ավելի ուշ 
են սկսում ի հայտ գալ, ոչ թե սկզբից, ինչպես դա տեղի է ունենում առաջինում։ 
«Տէր, ողորմեա» և «Էրվում եմ» երգերն են կիրառվել այստեղ։ Եթե առաջինը 
հայտնի երգ է, և դրա ընտրության առումով հարցեր չեն առաջանում, ապա 
երկրորդի պարագայում ուշագրավ է կոմպոզիտորի ընտրությունը, որովհետև 
երգը, գեղարվեստական բարձրագույն արժեք ներկայացնելով հանդերձ, Կո-
միտասի ամենից հաճախ կատարվող գործերից չէ։ Այս տեսանկյունից՝ անգամ 
տպավորություն է ստեղծվում, որ կոմպոզիտորը կարող էր հայ երաժշտության 
առնչությամբ խորհրդատու ունենալ, թեև այդպիսի որևէ հանգամանք հայտնի չէ։ 

«Տէր, ողորմեա»-ն է տեղ գտել նաև սիմֆոնիայի երրորդ մասում, բայց եթե 
առաջին մասերում երգը դրսևորվում էր հատվածաբար և մոտիվային զարգաց-
ման էր ենթարկվում, ապա երրորդում այն անցնում է ամբողջությամբ։ Երրորդ 
մասում կիրառվել է նաև «Կռունկ»-ը՝ կրկին ամբողջությամբ։ Այս երկու երգերը 
մշակման են ենթարկվում փոխեփոխ։   

Սիմֆոնիայի չորրորդ մասում տեղ են գտել Կոմիտասի «Ետ ու առաջ» 
պարը, որի թերևս ամենից հատկանշական բնութագիրը ռիթմական ինքնատի-
պությունն է, ապա՝ «Կաքավիկ»-ը, որն այստեղ կիրառվում է ամբողջական, ոչ 
թե հատվածաբար։ Այսինքն՝ Եղեռնի, ապա նաև վշտի վերարտադրումից հետո 
սիմֆոնիայի խաղաղություն խորհրդանշող մասի համար կոմպոզիտորն ընտրել 
է հենց այս գործերը։ 

 
Եզրակացություն 
Կոմիտաս մականունով երկար տարիներ ստորագրող կոմպոզիտոր Էդուարդ 

դե Բոերի ստեղծագործությունը երաժշտության ստեղծման բնագավառում միջ-
մշակութային երկխոսության ուրույն օրինակ է։ Այլ մշակույթով ոգեշնչվելու և 
դրա հիման վրա արևմտյան երաժշտության ձևերին ու ոճերին պատկանող 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                Տաթևիկ Շախկուլյան                                                 73 

ստեղծագործություններ գրելու փորձն, անշուշտ, առաջինը չէ։ Ավելին՝ այսպիսի 
մոտեցումը վաղ ակունքներ ունի։ Հասկանալի է, որ այլ ազգերի երաժշտու-
թյանն անդրադառնալու մոտեցումների տարբերություններն էլ յուրաքանչյուր 
դեպքում հանգեցնում են ինքնատիպ արդյունքների։  

Ո՞ր ոճին է պետք դասել դե Բոերի՝ հայկական մեղեդիներ կիրառող ստեղ-
ծագործությունները։ 

Եթե փորձենք գնահատել դե Բոերի երաժշտությունը ոճական տեսանկ-
յունից, այն, իհարկե, արևմտյան է, որովհետև հայկական երաժշտության կի-
րառությունը վերաբերում է միայն թեմաների ընտրությանը, իսկ կոմպոզիտորա-
կան աշխատանքը վերարտադրում է եվրոպական երաժշտության ստեղծա-
գործական նորմերը։  

Որքանո՞վ է ընկալելի «կոմիտասականությունը» կամ «հայկականությունը» 
դե Բոերի երկերում։  

Ընկալելի են մեղեդիները, սակայն ստեղծագործական միջավայրն այլ պայ-
մաններ է թելադրում, դրանք ինտեգրված են արևմտյան երաժշտության ստեղ-
ծագործական պայմաններին, ուստի հայկականության կամ կոմիտասականու-
թյան հիմքերը մեղեդիների առկայությամբ էլ բավարարվում են։  

Բնական է, որ ոչ հայ ունկնդրի համար երաժշտությունը թարմ, գուցե նաև՝ 
անսովոր կարող է հնչել։ Այս առնչությամբ կոմպոզիտորի ստեղծագործական 
մտահղացումը շահեկան է։ 
 
Գրականություն 

1. Կոմիտաս. Երկերի ժողովածու, հատոր 1, խմբ.՝ Ռ. Աթայան. Երևան, 
«Հայպետհրատ», 1960: 

2. Rosen C. The Classical Style: Haydn, Mozart, Beethoven (No. 653), 1998, W.W. Norton & 
Company. 

3. https://www.eduarddeboer.org/alexander-comitas/ (23.04.2024): 
 
References 

1. Komitas. Collected works, Vol. I, Editor in Chief R. Atayan. Yerevan, Armenian State 
Publishing House, 1960 (In Armenian). 
 

ДАНЬ УВАЖЕНИЯ ВЕЖЛИВОСТИ: ОТ KOMITAS-А К COMITAS-У 
 

ТАТЕВИК ШАХКУЛЯН* 
 

Для цитирования: Шахкулян, Татевик. “Дань уважения вежливости: от Komitas-а к Comitas-у”. 
Искусствоведческий журнал, N 1 (2025): 67-74. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-67 

 
Нидерландский композитор Александр де Боер долгие годы пользовался 

псевдонимом Комитас. Этим именем он подписывал многие свои произведения. 
В этот период, наряду с другими произведениями, он создал ряд композиций, 

* Старший научный сотрудник отдела музыки Института искусств НАН РА, кандидат 
искусствоведения, shakhkulyan@yahoo.com, статья представлена 26.09.2024, рецензиро-
вана 26.11.2024, принята к публикации 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



74                             Հարգանքի տուրք «քաղաքավարությանը». Komitas-ից Comitas                                            
                                 
основанных на армянских музыкальных мелодиях, взятых из народной, духов-
ной и композиторской музыки. Его последнее произведение, основанное на ар-
мянских мелодиях, – это Третья симфония, названная «Дань уважения Комитасу». 
После опубликования этой симфонии композитор счел свою миссию по выра-
жению отношения к Комитасу выполненной и вернулся к своему настоящему 
имени. 

Данная статья посвящена Александрy де Боерy и его творчествy. Обсуж-
даются его мотивы обращения к музыке Комитаса, история его знакомства с 
армянской музыкой, а также рассматриваются его произведения, содержащие 
отрывки или полные мелодии армянской музыки. 

Ключевые слова: Комитас, армянская музыка, Александр де Боер, латынь, 
симфония, «Господи, помилуй», «Куропатка». 
 

A TRIBUTE TO POLITENESS: FROM KOMITAS TO COMITAS 
 

TATEVIK SHAKHKULYAN* 
 

For citation: Shakhkulyan, Tatevik. “A tribute to politeness: from Komitas to Comitas”, Journal of Art 
Studies, N 1 (2025): 67-74. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-67 

 
The Dutch composer Alexander de Boer used the pseudonym Komitas for many 

years. This way he signed many of his works. During that time, along with other 
works, he authored a number of compositions that are based on Armenian musical 
melodies, drawn from folk music, spiritual music or art music. His latest work to be 
based on Armenian melodies, is the Third Symphony, entitled Tribute to Komitas. 
After the performance of this symphony, the composer considered the mission of 
expressing his attitude towards Komitas accomplished and returned to his birth 
name. 

This paper presents Alexander de Boer and his work, discusses his motivations 
for referring to Komitas music, the history how he came to the concept of Armenian 
music, and then discusses his works that contain excerpts or complete melodies 
from Armenian music. 

Key words: Komitas, Armenian music, Alexander de Boer, Latin, symphony, 
Lord have mercy, The Partridge.  

* Senior Researcher at the Department of Music of NAS RA Institute of Arts, Doctor of Arts, 
shakhkulyan@yahoo.com. The article has been delivered on 26.09.2024, reviewed on 
26.11.2024, accepted for publication on 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



 

ՀՏԴ: 788(479.25)+398.9 
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-75  

 
ԱՎԱՆԴԱԿԱՆՆ ՈՒ ԱՐԴԻԱԿԱՆԸ ԴՈՒԴՈՒԿԻ ՀԱՄԱՇԽԱՐՀԱՅՆԱՑՄԱՆ 

ԳՈՐԾԸՆԹԱՑՈՒՄ 
 

ՀՌԻՓՍԻՄԵ ՊԻԿԻՉՅԱՆ* 
 
Հղման համար. Պիկիչյան, Հռիփսիմե: «Ավանդականն ու արդիականը դուդուկի համաշխարհայ-
նացման գործընթացում»: Արվեստագիտական հանդես, N 1 (2025): 75-89. DOI: 10.54503/2579-28 
30-2025.1(13)-75  
 

1980-ական թվականներից հասարակական գիտակցության մեջ սկսվեց դուդուկի` 
որպես ազգային երաժշտության խորհրդանիշներից մեկի, ընկալման փոխակերպումը։ 
Զգալի փոփոխություններ տեղի ունեցան նվագարանի պատրաստման, կատարողա-
կան ավանդույթների և կիրառման ոլորտներում։ Սույն հոդվածում կքննարկվեն այդ 
փոփոխությունների պատճառահետևանքային կապերը և դրանց հնարավոր զարգաց-
ման ուղիները։  

Դեռևս 20-րդ դարի 70-ական թվականներից, մեծանուն դուդուկահար Ջիվան Գաս-
պարյանի արտասահմանյան բազմաժանր համերգների ու ձայնագրությունների շնորհիվ՝ 
դուդուկը լայն ճանաչման ու ընդունելության արժանացավ աշխարհի տարբեր երկրնե-
րում՝ ամրագրելով նվագարանի հայկական արմատներն ու կատարողական ավանդույ-
թը: 1980-ականներին՝ Ավետ Տերտերյանի, Յուրի Գևորգյանի, Վաչե Շարաֆյանի, Ռու-
բեն Ալթունյանի, Արզաս Ոսկանյանի և այլ կոմպոզիտորների շնորհիվ, նվագարանի ար-
քետիպային հնչողությունը ներմուծվեց նաև սիմֆոնիկ և կամերային երաժշտության 
տարբեր ժանրեր։ Շուտով դուդուկը սկսեց կիրառվել նաև արևմտյան ջազում՝ դառնալով 
էկոջազի և էթնոջազի յուրահատուկ բաղադրիչ։ Հատկանշական է, որ տարբեր մշակու-
թային առանձնահատկություններ և նախասիրություններ ունեցող թե՛ սովորական 
ունկնդիրների, թե՛ մասնագետների շրջանում դուդուկի եզակի տեմբրն ընկալվում էր որ-
պես հնագույն քաղաքակրթության հնչյունային արտահայտություն։ Այդ ընկալումների 
հաստատումն են աշխարհի առաջատար կինոստուդիաների կողմից նկարահանված 
բազմաթիվ պատմական ֆիլմերը։ 

20-րդ դարում տարբեր երկրներում մշակված տրանսցենդենտալ մեդիտացիայի 
տեխնիկաներում սկսեցին օգտագործել դուդուկի հնչողությունը և հատկապես նրա լայ-
նաշունչ նվագները՝ որպես բնության և աստվածային սկզբնավորման կապի հնչյու-
նային փոխակերպում (դուդուկի հնչողությունը՝ որպես նախնու ձայն և արմատների 
խորհրդանիշ)։ 

1988 թվականի ավերիչ երկրաշարժը, Արցախյան պատերազմը, ինչպես նաև հետ-
խորհրդային տարիներին Հայաստանում տեղի ունեցած քաղաքական և տնտեսական 
փոփոխությունները ստեղծեցին բազմաթիվ դժվարություններ։ Ավելի անվտանգ և բա-
րեկեցիկ կյանք գտնելու հույսով՝ բազմաթիվ երաժիշտներ և նվագարանագործ վարպետ-
ներ այլ մասնագետների հետ միասին տեղափոխվեցին ԱՄՆ և Եվրոպա։ Տեղի հայկա-
կան սփյուռքը նրանց ջերմ ընդունեց, և շատ երաժիշտներ աշխատանք գտան ռեստորա-
նային և ժամանցային ոլորտում։ Առավել հայտնի գործիչներն աստիճանաբար ընդ-
գրկվեցին համաշխարհային շոու-բիզնեսի տարբեր նվագախմբերում, ինչպես նաև աչքի 

* ՀՀ ԳԱԱ արվեստի ինստիտուտի երաժշտության բաժնի ավագ գիտաշխատող, 
Երևանի պետական համալսարանի դոցենտ, պատմական գիտությունների թեկնածու, 
դոցենտ, riposh@mail.ru, հոդվածի ներկայացնելու օրը՝ 10.09.2024, գրախոսելու օրը՝ 
10.12.2024, տպագրության ընդունելու օրը՝ 10.06.2025:   

 

                                                 



76         Ավանդականն ու արդիականը դուդուկի համաշխարհայնացման գործընթացում                    
                                 
ընկան կրթության ոլորտում։ Ավելի քան երեք տասնյակ օտարազգի երաժիշտներ ուսա-
նեցին արտերկրում հայ վարպետների կողմից բացված դասարաններում։ Նրանցից 
ոմանք, յուրացնելով դուդուկի կատարողական ավանդույթը, փորձում են այն մեկնա-
բանել և արդիականացնել սեփական աշխարհայացքի հիման վրա, ինչը հաճախ հան-
գեցնում է գործիքի կառուցվածքի, տեխնիկական հնարավորությունների և գործառույթի 
փոփոխությանը։ 

Բանալի բառեր՝ դուդուկ, ավանդական երաժշտություն, հնչյունային արքետիպ, 
էկոջազ, էթնոջազ, Վարդան Բունի, Ջիվան Գասպարյան։ 

 
Ներածություն 
Դուդուկը պատկանում է վերադիր երկլեզվակ ձայնոցով [2, էջ 332] (եղեգնյա 

պիպիչ, ծվվան, մունդշտուկ) փայտե փողային նվագարանների շարքին, գլանա-
ձև հոբոյների ընտանիքին։ Նվագարանի հնագույն նախատիպերը հայտնաբեր-
վել են եգիպտական դամբարաններում և ըստ գիտնականների՝ շուրջ 4000 
տարվա վաղեմություն ունեն [8, էջ 160; 18, էջ 19]։ Ավանդական հայկական դու-
դուկն առավելապես պատրաստվում է ծիրանենու, երբեմն՝ վայրի տանձենու 
(հազվադեպ՝ վայրի սալորենու, խնձորենու, թթենու, ընկուզենու) փայտերից։ 
Փողի գլխիկի ուռուցիկ մասում ամրացվող ձայնոցի լարվածքը կարգավորվում է 
խաղողի որթի ճկվող մասից պատրաստված ձվաձև օղակով։ Նման մի օղակ 
(պտկալ) էլ ամրացվում է ձայնոցի բերանի լայնացող հատվածում՝ լեզվակները 
պահպանելու նպատակով։ Ուղիղ, բաց, գլանաձև փողի երեսի մասում տե-
ղադրվում է յոթ կամ ութ, իսկ հակառակ կողմում՝ մեկ ձայնանցք։ Ձայնավեր-
արտադրման անցքերի դասավորությունը կարող է լինել հավասարաչափ կամ՝ 
խմբերով։ Ձայնածավալը` փոքր օկտավայի a-f2: Դուդուկի հնչյունաշարը դիա-
տոնիկ է, սակայն, ձայնանցքերը կիսով չափ բացել-փակելու շնորհիվ՝ վարպետ 
երաժիշտները կարողանում են ստանալ նաև քրոմատիկ հնչյունաշար։ Թեև 
նվագարանը զուրկ է օբերտոնային միջոցներից, այսուհանդերձ, վարպետ կա-
տարողները կարողանում են վերին ռեգիստրում ևս երկու հավելյալ ձայն ստա-
նալ՝ ապլիկատուրային հնարքների շնորհիվ [8, էջ 156-158]։ Հայաստանում 
առավելապես տարածված են դուդուկի մեծ (40,5x1,6 սմ), միջին (33,5x1 սմ) և 
փոքր (25,5x0,6 սմ) տեսակները։ Ժողովրդական վարպետների պատրաստած 
նվագարանների չափսերը քարացած չեն և կարող են փոքր-ինչ տարբերվել 
միմյանցից։ 

Դուդուկի ընտանիքի նվագարանների տարածման արեալը խիստ ընդ-
գրկուն է. Հայաստան, Ասորեստան, Փռյուգիա, Հունաստան, Արաբական աշ-
խարհ, Միջին Ասիայի և Կովկասի երկրներ, Ճապոնիա, Չինաստան, Հնդկաս-
տան… 21-րդ դարում դրանց ցանկն ավելի ու ավելի է ընդարձակվում։ Տարբեր 
ժողովրդական մշակույթներում նվագարանի անվանումներն են դուդուկ, փող, 
գլանափող, նայ, նեյ, ղավալ, ծիրանափող (հայեր), ավլոս (հույներ), դուդուկի 
(վրացիներ), յաստի բալաբան (դաղստանցիներ), դուդուկ (կաբարդինո-բալկար-
ներ), մայա (քրդեր), գուան (չինացիներ) [9, էջ 81, 88, 93, 105, 106; 12, էջ 44-49; 
13, էջ 14, 85]։ Դուդուկն ունի փափուկ, թավշյա տեմբր և լայն տեխնիկական 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                    Հռիփսիմե Պիկիչյան                                             77 

հնարավորություններ։ Այդ առանձնահատկությունների շնորհիվ առավել բազ-
մաբնույթ է դառնում նվագարանի երկացանկը՝ բարդ, իմպրովիզացիոն ստեղ-
ծագործություններից (լայնաշունչ, ծավալուն դասական արևելյան մուղամներ) 
մինչև ժողովրդական թախծոտ երգ ու նվագներ, աշխույժ ու ռիթմիկ պարեր:  

20-21-րդ դարերում աշխարհի տարբեր հորիզոնականներում դուդուկի 
նկատմամբ աճող հետաքրքրությունը պայմանավորված է նաև նրա յուրահա-
տուկ տեմբրով, որը, մասնագետների հավաստմամբ, մարդու ձայնին ամենա-
մոտ հնչերանգն ունեցող նվագարանն է: Եվ բոլորովին էլ պատահական չէ, որ 
հայոց պատկերացումներում այն ընկալվում է իբրև «հայի հոգու ձայն»: 

 
Նվագարանի կենցաղավարման ավանդույթը   
Ու թեև կատարյալ նվագարան ստեղծելու և լիարժեք հնչեցնելու համար  

թե՛ նվագարանագործական, թե՛ կատարողական վարպետությանը միտված 
հատուկ գիտելիք, տարիների փորձ ու հմտություններ են պահանջվում, այսու, 
մասնագիտական գրականության տվյալների և մեր դաշտային հետազոտութ-
յունների հիման վրա կարող ենք փաստել, որ 19-20-րդ դդ. Հայաստանում չկար 
որևէ մարզ, որտեղ դուդուկահարների գոնե 2-3 նվագուրդ չգործեր [11, 1958, 
էջ 139-157, 1972, էջ 41-46; 7, էջ 160-166; 5, էջ 11-24; 2, էջ 25-60]: 

Հիշենք, որ ավանդական կյանքում գործող արհեստավարժ դուդուկահարը 
լավագույնս տիրապետում էր գրեթե բոլոր փողային նվագարաններին՝ զուռնա, 
սրինգ, շվի, պկու և յուրաքանչյուր դեպքում նվագարանի ու երգացանկի ընտ-
րությունը համապատասխանեցնում էր տվյալ միջավայրին, հավաքույթի կամ 
ծեսի առիթին և հանրային պահանջարկին: Բացի ընտանեկան ու համայնական 
հավաքույթների հրավերներից, ավանդույթի համաձայն, երաժիշտները պար-
տադիր մասնակցում էին նաև ժողովրդական բոլոր տոներին, ծեսերին և ուխ-
տագնացություններին՝ հարգանքի տուրք մատուցելու օրվա խորհրդին և 
երաժշտությամբ ամբողջացնելու տոնական ու ծիսական մթնոլորտը։ Տոնի հա-
րակից օրերին ևս, գյուղից գյուղ շրջող զուռնաչիների ու դուդուկահարների նվա-
գուրդներն ամենուր ցանկալի հյուրեր էին։ Այս ճանապարհով, տարբեր 
ազգագրական գավառներին բնորոշ երգերն ու մեղեդիները տարածվում էին 
երկրով մեկ և համահայկական ճանաչում ստանում։ Բացի այդ, հայ անվանի 
երաժիշտներից շատերը հաճախ հարևան ժողովուրդների տոներն ու խնջույք-
ները պատվելու հրավերներ էին ստանում տարածաշրջանի երկրներից և, ըստ 
հրավիրող կողմի մշակութային առանձնահատկությունների, հրավերի առիթի ու 
պատվիրատուի նախասիրությունների, նվագացանկը համալրում էին նաև 
արևելյան նվագներով ու հյուրընկալ ժողովրդի երգ ու պարով: Հընթացս, հրա-
վիրյալ բնակավայրերում տարածվում էին նաև հայկական սիրված մեղեդիները։ 
Երաժիշտների մեծ մասը հանպատրաստից հորինման վարպետ էր և կարողա-
նում էր տոնին, ծեսին և ունկնդրի ճաշակին համապատասխան ելևէջադարձել 
կամ փոխակերպել ավանդական նվագներն ու երգերը՝ նորովի մեկնաբանելով 
կամ դրանց տարբերակները ստեղծելով։ Կարելի է փաստել, որ այս կերպ՝ նվա-
գարանն ու երաժշտությունը ազգային ու կրոնական պատկանելությունից 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



78         Ավանդականն ու արդիականը դուդուկի համաշխարհայնացման գործընթացում                    
                                 
անդին էին ընկալվում ու տարածվում տարբեր երկրներում ու մշակույթներում 
[14, էջ 245-261]։ Ըստ ամենայնի, հիշյալ երևույթը դիտարկելի է իբրև երաժշտու-
թյան միջոցով ձևավորվող համաշխարհայնացման մի ինքնատիպ գործընթաց։ 

        
Դուդուկի հանրահռչակման ուղիները 
Խորհրդային տարիներին, հայ երաժիշտներն ու նվագարանագործ վար-

պետները հիմնականում գործում էին ԽՍՀՄ հանրապետություններում և մաս-
նակի համերգային շրջագայություններ էին ունենում նաև սփյուռքի հայ գաղթ-
օջախներում։ Ավելի ուշ, երբ ընդլայնվեցին ազգային երաժշտախմբերի շրջա-
գայությունների հնարավորությունները (1970-80-ական թթ.), մեծանուն դուդու-
կահար Ջիվան Գասպարյանի արտասահմանյան բազմաժանր համերգների ու 
ձայնագրությունների շնորհիվ՝ դուդուկն առավել լայն ճանաչման ու ընդունելու-
թյան արժանացավ նաև աշխարհի տարբեր երկրներում՝ ամրագրելով նվա-
գարանի հայկական արմատներն ու կատարողական ավանդույթը:  

Ազգային նվագարանների և հատկապես դուդուկի հանրահռչակմանը 
նպաստում էր նաև դասական երաժշտության ոլորտում ավանդական երաժշտա-
մտածողության տարրերի ու ինքնության խորհրդանիշների ներմուծումը: Աս-
վածի լավագույն արտահայտությունները դարձան 1980-ական թթ. Ավետ Տեր-
տերյանի, Յուրի Գևորգյանի, Վաչե Շարաֆյանի, Ռուբեն Ալթունյանի, Արզաս 
Ոսկանյանի և այլ կոմպոզիտորների ստեղծագործությունները, որոնց շնորհիվ 
դուդուկի արքետիպային հնչողությունը ներմուծվեց նաև սիմֆոնիկ ու կամերա-
յին երաժշտության տարբեր ժանրերում [16, էջ 100-105]։ Հիշյալ հեղինակների 
երկերում դուդուկը մերթ հնչում էր իբրև ազգային ինքնության խորհրդանիշ, 
մերթ՝ կորուսյալ երկրի ու արմատների կանչ ու վերադարձ և, իր բնական հնչո-
ղությամբ ու տեմբրով, ներառվում եվրոպական դասական նվագարանների 
հնչյունային մտածողության ծիրում: Կոնցեպտուալ արվեստի շրջանակներում՝ 
դուդուկի նվագը ներկայանում էր իբրև ազգայինի ու համամարդկայինի ներ-
հյուսման հղացք: Նկատենք, որ Վ. Շարաֆյանի ծրագրային ստեղծագործութ-
յուններում կոմպոզիտորը փորձում էր հիպերտեքստի օրենքներով ստեղծել մի 
տիեզերական հարացույց, որտեղ բոլորը կարող են մուտք ունենալ՝ պահ-
պանելով սեփական ինքնությունը՝ միաժամանակ չխանգարելով ուրիշներին և 
չխաթարելով կառույցի ամբողջականությունը: Կոմպոզիտորի ստեղծագործութ-
յան խտասալիկը ձայնագրվել է «On The Fortieth Day». Chamber Workes for 
Strings and Armenian folk Instruments. Traditional Crossoads CD 6003. «Մետաքսի 
ճանապարհ» հանրահայտ նվագախմբի և անվանի դուդուկահար Գևորգ Դա-
բաղյանի կատարմամբ [15, 141-147]: Հիշյալ համատեքստում՝ հայ կոմպոզիտոր-
ների ստեղծագործություններն այսօր էլ մեծ հաջողությամբ հնչում են աշխարհի 
տարբեր հորիզոնականներում ու ջերմ ընդունելության արժանանում:  

Դասական երաժշտության շրջանակներում դուդուկի հնչողության ու հնա-
րավորությունների համաշխարհայնացման գործընթացին զուգահեռ՝ նվագա-
րանը մուտք գործեց նաև Արևմուտքի ջազային տիրույթ՝ վերաճելով էկոջազի և 
էթնոջազի ինքնատիպ բաղադրիչի։ Աստիճանաբար, հայ դուդուկահարները 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                    Հռիփսիմե Պիկիչյան                                             79 

սկսեցին հրավերներ ստանալ նաև աշխարհի տարբեր երկրներում գործող 
երաժշտախմբերից ու ներգրավվել թեմատիկ փառատոների առիթներով 
ստեղծվող բազմաբնույթ նվագախմբերում: Ուշագրավ է, որ տարբեր մշակութա-
յին առանձնահատկություններ ու նախասիրություններ ունեցող ունկնդիրների ու 
մասնագետների մտապատկերում դուդուկի յուրօրինակ տեմբրն ընկալվում էր 
իբրև հավերժության կամ տիեզերքի ձայն, հաճախ նաև՝ հնագույն քաղաքա-
կրթության հնչյունային արքետիպ: Նման պատկերացումների հաստատումը 
դարձան աշխարհի առաջատար կինոստուդիաների նկարահանած պատմական 
բնույթի բազմաթիվ կինոնկարները։ Իբրև օրինակ, հիշենք համաշխարհային 
հռչակ վայելող «Սպարտակ», «Կալիգուլա», «Գլադիատոր», «Քրիստոսի վերջին 
փորձությունը», «Արտույտների ագարակը», «Արարատ», «Եվգենի Օնեգին» և 
միլիոնավոր հանդիսատեսների հիացմունքին արժանացած տասնյակ այլ կինո-
նկարներ: Հիշենք, որ օտարազգի ունկնդիրներն առաջին անգամ դուդուկի 
հնչողությանը հաղորդակցվել էին ականավոր դուդուկահար Վաչե Հովսեփյանի 
կատարմամբ՝ հայ ավանդական «Հովերն ընկան» մեղեդու միջոցով, որը հան-
րահայտ երաժիշտ Պիտեր Գեբրիելի գործիքավորմամբ, 2004 թ. հնչեց բուռն 
քննարկումների առիթ դարձած, «Քրիստոսի վերջին փորձությունը» ֆիլմում: Այս 
համատեքստում կարելի է դիտարկել նաև 20-րդ դարում աշխարհի տարբեր 
երկրներում ծավալվող տրանսցենդենտալ մեդիտացիաների (մտավարժանք) 
տեխնիկաներում հաճախ կիրառվող դուդուկի հնչողությունն ու հատկապես լայ-
նաշունչ նվագներն՝ իբրև բնություն-աստվածային սկիզբ կապի հնչյունային փո-
խակերպում: Հայդմ՝ դուդուկի տեմբրն ու հնչողությունն ընկալվում էր որպես 
նախնու ձայն ու հնամենի արմատների խորհրդանիշ: 

  
Կատարողական վարպետությունից դեպի ուսուցում 
Նվագարանի նկատմամբ նման լայն հետաքրքրությունն ու պահանջարկը 

նպաստեցին, որ հետխորհրդային տարիներին Հայաստանում ձևավորված քա-
ղաքական, տնտեսական կտրուկ փոփոխությունների, 1988 թ. ավերիչ երկրա-
շարժի, արցախյան պատերազմի հետևանքով ստեղծված բազմաթիվ դժվարու-
թյուններից խուսափելու, առավել ապահով ու հարմարավետ կյանք գտնելու 
ակնկալիքով, տարաբնույթ մասնագետների հետ միասին, ԱՄՆ և Եվրոպայի 
տարբեր երկրներ տեղափոխվեցին նաև բազմաթիվ երաժիշտներ ու նվագա-
րանագործ վարպետներ: Արտերկրում հաստատված երաժիշտներից շատերը 
ջերմ ընդունելություն ու աշխատանք գտան սփյուռքի հայրենաբաղձ համայնք-
ների ռեստորանային ու ժամանցային կյանքում (լավագույն օրինակներից է Լոս 
Անջելես տեղափոխված գյումրեցի սիրված դուդուկահար Մկրտիչ Մալխասյանը՝ 
Մըկըլ), իսկ առավել ճկուն մտածողությամբ երիտասարդներն աստիճանաբար 
ներգրավվեցին նաև համաշխարհային շոու-բիզնեսի բազմաբնույթ նվագա-
խմբերում և կրթության ոլորտում: 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



80         Ավանդականն ու արդիականը դուդուկի համաշխարհայնացման գործընթացում                    
                                 

Արտերկրում գործունեություն ծավալած անվանի դուդուկահարների առա-
ջատարներից են նաև Արա Բախտիկյանն ու Լևոն Չատիկյանը1, որոնց կա-
տարողական արվեստն ավելի գնահատված ու փնտրված էր եվրոպական երկր-
ներում: Համերգային կատարումներից զատ, նրանք դուդուկի ուսուցման դասա-
րաններ բացեցին եվրոպական քաղաքներում: Օրինակ, Երևանի Կոմիտասի 
անվան պետական կոնսերվատորիայի անվանի դասախոս Խաչիկ Խա-
չատրյանի և դուդուկահար Գևորգ Դաբաղյանի մասնագիտական դասարաննե-
րում ուսանած Լևոն Չատիկյանը 2007 թ. Ֆրանսիայի Ռոման քաղաքի կոնսեր-
վատորիայում Եվրոպայի առաջին դուդուկի դասարանն է բացել, որն առ այսօր 
գործում է պետության հովանու ներքո: Որոշ ժամանակ անց, Վալանս և Ռոման 
քաղաքների միավորման շնորհիվ, Վալանս-Ռոման կոնսերվատորիայի դուդուկի 
դասարանն ավելի է ընդլայնվել: 2009-2011 թթ. Լ. Չատիկյանը Ֆրանսիայում 
մասնակցել է պրոֆեսորի որակավորման դասընթացին և ստացել պրոֆեսորի 
կոչում: 2018-2022 թթ. նա դուդուկ է դասավանդել նաև Ժնևի Էթնոակադեմիա-
յում: 2021 թ. դուդուկի դասարան է հիմնել Փարիզի Պյուտո Դեֆանս շրջանի 
Ժան Բաթիստ Լյուլի կոնսերվատորիայում, որը Եվրոպայում պետական կար-
գավիճակի արժանացած դուդուկի երկրորդ դասարանն էր: 

Արա Բախտիկյանի (1962-2020 թթ.) կատարողական արվեստը բարձր էր 
գնահատվում Ֆրանսիայում, Գերմանիայում, Կանադայում ու անգամ Կորեա-
յում: Նրա յուրօրինակ մտածողության ու նվագի առանձնահատկության հիմքը 
դուդուկահար պապից (Հայրիկ Բախտիկյան 1909-1982 թթ.) ժառանգած ժո-
ղովրդական երաժշտության բնիկ զգացողությունն ու կատարողականության 
ավանդույթն էր, որը տարիներ անց համալրվել ու ամբողջացվել էր նաև 
Երևանի Կոմիտասի անվան պետական կոնսերվատորիայում ստացած դասա-
կան երաժշտության ու Ջիվան Գասպարյանի դպրոցին բնորոշ գիտելիքներով։ 
Ու բնավ զարմանալի չէ, որ նրա երգացանկերում հավասարապես հնչում էին 
հայ և այլազգի դասական և ժամանակակից կոմպոզիտորների սիմֆոնիկ գոր-
ծերը, ջազային համադրումները, արևելյան դասական մուղամները, հայկական 
ժողովրդական և միջնադարյան հոգևոր մեղեդիները: Նման բազմազանությու-
նը, տարբեր ոճերի ու ազգության երաժիշտների հետ աշխատանքը փաստում 
էին Արա Բախտիկյանի մասնագիտական վարպետության2 և մարդկային որակ-
ների մասին: Նա անընդհատ ձգտում էր բացահայտել ավանդական փողային 
նվագարանների տեմբրային ու կատարողական հնարավորությունները՝ համա-
դրելով ժողովրդական ու դասական երաժշտության առանձնահատկություննե-
րը: Ա. Բախտիկյանը կարևոր ներդրում ուներ նաև հայկական դուդուկի լավա-
գույն ավանդույթների տարածման և մասնագիտացված ուսուցման կազմա-

1 Լ. Չատիկյանի գործունեության մասին տեղեկությունները փոխանցել է երաժշտա-
գետ Մհեր Նավոյանը, որի համար երախտագիտություն ենք հայտնում։ 

2 Արա Բախտիկյանին հրավիրել էին նվագելու նաև Փարիզում Մոլիերի պիեսների 
բեմականացումների ընթացքում։  

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                    Հռիփսիմե Պիկիչյան                                             81 

կերպման գործում: Հատկապես կարևորում ենք հայերեն, ֆրանսերեն և անգլե-
րեն լեզուներով նրա հեղինակած «Դուդուկի ուսուցման ձեռնարկ»-ը, որ, ցավոք, 
չհասցրեց հրատարակել: Այդ գիրքը նրա կուտակած տարիների փորձի և մաս-
նագիտական փնտրտուքների արդյունքն էր, որտեղ հեղինակը ապագա երա-
ժիշտներին էր ներկայացնում դուդուկի տեխնիկական և կատարողական 
առանձնահատկությունները՝ դասական հոբոյի, կլարնետի հետ համեմատելով: 
Փչվածքի, ձայնարտաբերման, տեմբրի, մաքուր հնչողության և տեխնիկական 
տարբեր խնդիրները հաղթահարելուն ուղղված վարժությունների ու հմտություն-
ների միջոցով՝ հնարավորություն էր ստեղծում հասնել ցանկալի արդյունքի: 
Գրքում զետեղված վարժությունների հետ միասին՝ ապագա երաժիշտներին էր 
մատուցում հայկական ժողովրդական ու արևելյան նվագներից, Կոմիտասի ձայ-
նագրումներից, ինչպես նաև հայ և ֆրանսիացի դասական ու ժամանակակից 
կոմպոզիտորների ստեղծագործություններից կազմված մի հետաքրքիր երկա-
ցանկ: Դուդուկի ուսուցման այս ձեռնարկը ոչ միայն միտված էր նպաստելու 
սաների մասնագիտական կարողությունների զարգացմանն ու ներկայացմանը, 
այլև գեղագիտական ճաշակի և աշխարհայացքի ընդլայնմանը: Կարելի է 
վստահորեն ասել, որ Ա. Բախտիկյանի հեղինակած այդ Ձեռնարկը նոր խոսք 
պիտի լիներ դուդուկի մասնագիտական ուսուցման գործընթացում, որը հնարա-
վորություն կտար միջազգայնացնելու հայկական երաժշտության լավագույն 
ավանդույթները3: Ջիվան Գասպարյանի, Արա Բախտիկյանի, Գևորգ Դաբաղ-
յանի, Լևոն Չատիկյանի և օտար երկրներում գործող հայ վարպետների դասա-
րաններում ուսանել է երեք տասնյակից ավելի այլազգի երաժիշտ։ Նրանց մի 
մասը, յուրացնելով դուդուկի կատարողական ավանդույթն, այսօր էլ փորձում է 
սեփական աշխարհընկալմամբ մեկնաբանել ու արդիականացնել նվագարանը, 
որը հաճախ հանգեցնում է նաև գործիքի կառուցվածքի, տեխնիկական հնարա-
վորությունների ու գործառույթի փոփոխությունների։ Ասվածի ցայտուն օրի-
նակներից է հույն անվանի երաժիշտ Յանիի հանրահայտ նվագախմբի վե-
նեսուելցի դուդուկահար Պեդրո Էուստաչեն։ 

Արտերկրում բնակություն հաստատած մեր հայրենակից, Երևանի Կոմի-
տասի անվան պետական կոնսերվատորիայի դուդուկի դասարանի շրջանա-
վարտ Ռուբեն Կնյազյանը ևս որոշակի ներդրում ունի դուդուկի հանրահռչակ-

3 Ցավոք, անսպասելիորեն կտրվեց տաղանդավոր երաժշտի կյանքի թելը և գրքի 
հրատարակման աշխատանքն ընդհատվեց: Կարծում ենք, տեղին է նշել, որ տարբեր  
ժամանակներում հայ երաժիշտները մեկ անգամ չէ, որ նախաձեռնել են դուդուկի 
ուսուցման ձեռնարկներ ստեղծել ու հրատարակել։ Այս շարքում հիշենք դրանցից մի 
քանիսը. Кочаров Е. Школа игры на дудуке. Баку, 1978. Кочаров Е. Сборник пьес для 
игры на дудуке. Баку, 1979. Մինասով Գ. Դուդուկ. Երևան, 1988 (2004, 2-րդ վերա-
մշակված և լրացված հրատ.), նույն հեղինակի՝ Քրեստոմատիա դուդուկի համար 
դաշնամուրի նվագակցությամբ, Երևան, 2017։ Փոխադրումներ, մշակումներ, օրիգինալ 
ստեղծագործություններ դուդուկի համար, կազմեցին Գ. Դաբաղյանը և Վ. Հովհան-
նիսյանը, Երևան, 2008։ 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



82         Ավանդականն ու արդիականը դուդուկի համաշխարհայնացման գործընթացում                    
                                 
ման գործընթացում: Իբրև դամ դուդուկահար՝ նա նվագակցել է Արա Բախտիկ-
յանի կատարումներին Ֆրանսիայի և Գերմանիայի համերգային շրջագայութ-
յունների ընթացքում: Դրան զուգահեռ, դուդուկահար Արտյոմ Մինասյանի և 
դհոլահար Դավիթ Աբրահամյանի հետ միասին Փարիզում ստեղծել է «Երևան» 
անսամբլը, որը պարբերաբար ելույթներ է ունենում հայ և ֆրանսիացի ունկնդրի 
առջև: Ռ. Կնյազյանի հավաստմամբ՝ նվագարանի նկատմամբ հետաքրքրութ-
յունն այնքան մեծ էր, որ որոշեցին նաև դուդուկի և շվիի ուսուցման դասընթաց-
ներ կազմակերպել Ֆրանսահայ երիտասարդական միության՝ ԺԱՖ-ի հովանու 
ներքո: Վերջին տասը տարիների ընթացքում այդ դասընթացներին շուրջ 150 
հայ և այլազգի երիտասարդ է մասնակցել [7]։ 

Այսու, ամենևին հակված չենք կարծել, թե նշված օրինակներով սահմանա-
փակվում է դուդուկի համաշխարհայնացման գործընթացում իրենց ներդրումը 
ծավալող և աշխարհի տարբեր հորիզոնականներում սփռված մեր դուդուկահար 
հայրենակիցների և նվագարանին լիարժեք տիրապետող նրանց սաների 
գործունեությունը:  

 
Ավանդական դուդուկի արդիականացման գործընթացը 
Հայ երաժիշտներն ու նվագարանագործ վարպետները պարբերաբար 

փորձել են կատարելագործել նվագարանի տեխնիկական ու կատարողական 
հնարավորությունները: Օրինակ, 1920-30 ական թթ. Արևելյան սիմֆոնիկ նվա-
գախմբի համար Վարդան Բունին վերակառուցեց նվագարանը՝ ստեղծելով 
երեք նոր տարբերակ: Դրանցից մեկը հեղինակի անունով կոչվեց Բունիֆոն [4, 
էջ 131]։ Արևելյան երաժշտախմբերի ավանդույթի փոխակերպումները դրսևոր-
վեցին նաև բժիշկ, զինվորական նվագախմբի կապելմայստեր Հովհաննես Իոն-
նիսյանի (Բաքու, 1920) և Ա. Պետրոսյանցի (Ուզբեկստան) ստեղծած նվագա-
խմբերում [4, էջ 290, 548; 10, էջ 395-396]: Նվագարանի կատարելագործմանն 
ու արդիականացմանը միտված պրպտումների ու ստեղծագործական մոտեցում-
ների շնորհիվ՝ մեր ժամանակներում ևս ծնվում են դուդուկի նոր ու փոխակերպ-
ված տարբերակներ և անգամ՝ ամբողջական ընտանիքներ: 1992-2001 թթ. 
Երևանի Կոմիտասի անվան պետական կոնսերվատորիայի դասախոս Գեորգի 
Մինասովը ստեղծեց վերակառուցված դուդուկի նոր տեսակներ՝ բաս, տենոր, 
բարիտոն և ստեղծեց երաժշտական քառյակ՝ դուդուկահարների կվարտետ [4, 
էջ 461]։ Հիշենք նաև նվագարանագործ Ռ. Ռուշանյանի ստեղծած դուդուկի վե-
րափոխված տարբերակները: Դուդուկահարների ավանդական եռյակը՝ դաս-
տա, քառյակի՝ կվարտետ կամ մի ամբողջ նվագախմբի վերակերպելու տարա-
բնույթ փորձերի օրինակ էր 1980-ական թվականներին Երևանի «Գործիքային 
երաժիշտների բյուրո» (ԳԵԲ, Ռաբիս) կառույցի շրջանակներում Ջիվան Գաս-
պարյանի ստեղծած 30 դուդուկահարից բաղկացած նվագախումբը, որտեղ ընդ-
գրկված տարբեր չափերի ու տեմբրերի դուդուկների բազմաձայն հնչողության 
շնորհիվ՝ նվագախումբը համեմատելի էր երգեհոնի հնչողության հետ: Հիշենք, 
որ երգեհոնի նախնական տեսակներից մեկը կոչվում էր հիդրավլիկ, որի ան-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                    Հռիփսիմե Պիկիչյան                                             83 

վան մեջ կա դուդուկի ընտանիքի հնագույն նվագարանի՝ ավլոսի անվանումը4: 
Երեք տասնյակ դուդուկահարից կազմված Ջ. Գասպարյանի ղեկավարած նվա-
գախմբի երկացանկում, ի շարս ժողովրդական նվագների, ներառվել էին նաև 
միջնադարյան հոգևոր մեղեդիներ:  

Հայաստանում և առավելապես Սփյուռքում դուդուկի հնչողության և տեմբ-
րի ազգային ընկալումն առարկայական կերպավորում է ստանում անգամ 
չհնչող նվագարանի տեսքով և, իբրև ինքնության խորհրդանիշ, մուտք գործում 
նաև հուշանվերային համակարգ (սառնարանի մագնիս, արձանիկ, կրծքա-
զարդ, փոքր չափերի և խաղալիք դուդուկներ): Ուշագրավ է, որ հուշանվերային 
դուդուկների հետ միասին, պաշտոնական կամ մասնագիտական այցերի ըն-
թացքում, գործընկերներին ու պատվիրակություններին իրական դուդուկ-նվա-
գարան նվիրելը ևս արվեստագետների ու հավաքորդների շրջանում հարգի 
նվեր է համարվում:   

Փաստենք նաև, որ 2005 թ. ՅՈՒՆԵՍԿՕ-ի «Մարդկության բանավոր և ոչ 
նյութական ժառանգության գլուխգործոցների 3-րդ հռչակում» ծրագրում հավա-
նության է արժանացել Հայաստանի ներկայացրած «Դուդուկի երաժշտություն» 
նախագիծը, և նվագարանն ընդունվել է իբրև համաշխարհային ժառանգության 
աներկբայելի արժեք:  

Իբրև ամփոփում՝ կուզենայինք հակիրճ անդրադառնալ նաև 05.04– 
05.07.2024 թ. Կոմիտասի թանգարան-ինստիտուտում բացված «Զրույցներ եղե-
գի հետ» ժամանակավոր ցուցադրությանը, որն, իբրև հայ-ֆրանսիական երկ-
խոսության մի յուրօրինակ միջավայր՝ միտված էր հանրության ուշադրությունը 
գրավել փողային-ձայնոցավոր նվագարանների (դուդուկ, կլարնետ, հոբոյ, սաք-
սոֆոն, պարկապզուկ) համար ձայնոցների լավագույն հումքատեսակ համար-
վող Arundo donax տեսակի եղեգնի պահպանման ու մշակման ավանդույթի 
խնդիրներին։ Այս եղեգնը մասնագիտական շրջաններին հայտնի է իբրև 
«երաժշտական եղեգ» կամ՝ «Պրովանսի եղեգ»։ Ցուցադրության համադրող 
Նայիրի Խաչատուրյանը ուղեցույց-գրքույկում նշում է. «Հայաստանում դեռևս 
պահպանված բույսի մշակման ավանդույթները և Ֆրանսիայում իրականացվող 
ժամանակակից հետազոտությունները ի մի են գալիս՝ նոր շունչ հաղորդելու 
եղեգին և «եղեգնի հասարակությանը», որը երկար ժամանակ մերն է եղել։ 
...Հայ նվագարանագործները դուդուկի ձայնոցի համար կիրառում էին եղեգնի 
կոճղարմատից դուրս եկող հաստ ցողունը, իսկ զուռնայի համար՝ վերին հատ-
վածի ավելի բարակ ցողունը։ Այս եղեգնատեսակը հավաքում էին նաև Գանձա-
կի շրջակայքում, որը հայ ձայնոցագործներն անվանում էին «եղեգնի մայրաքա-
ղաք»։ 1990-ականների Արցախյան պատերազմից հետո ձայնոցագործները 
Arundo donax էին հավաքում հարավում՝ Ջրականի մոտակայքում, Արաքս գետի 
ափին։ Քանի որ եղեգնի մշակումն ու ձայնոցի պատրաստումն, ի տարբերու-

4 Այս երևույթի վրա մեր ուշադրությունը հրավիրել է լուսահոգի երաժշտագետ Կա-
րինե Խուդաբաշյանը։ 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



84         Ավանդականն ու արդիականը դուդուկի համաշխարհայնացման գործընթացում                    
                                 
թյուն Ֆրանսիայի, ո՛չ արդյունաբերացված էր և ո՛չ էլ ինստիտուցիոնալ հիմք 
ուներ՝ ձայնոցագործության մասին գիտելիքը փոխանցվում էր վարպետից աշա-
կերտին կամ անհատական փորձառության վրա էր հիմնվում: ...Եվ եթե Ֆրան-
սիայում 2018 թվականից եղեգնի այս տեսակը գրանցված է ոչնչացման ենթա-
կա օտարածին բուսատեսակների Սև գրքում, ապա հայ նվագարանագործնե-
րին այն այլևս հասանելի չէ, քանզի Արցախի հարավում աճող Arundo donax 
եղեգը 2023 թ. պատերազմական գործողությունների և Ադրբեջանի կողմից տե-
ղի հայ բնակչության բռնի տեղահանման հետևանքով՝ այլևս անմատչելի է դար-
ձել» [1, էջ 1-6]։ 

Դասական և ժողովրդական փողային նվագարանների համար եղեգնի հա-
վաքման, մշակման, պատրաստման ու ստեղծված բազմաբնույթ ձայնոցների 
տարատեսակների հետ միասին՝ ցուցադրության մեջ ներկայացվում են նաև 
ֆրանսիացի հոբոյահար Լոլա Սուլիեի էթնոերաժշտագիտական հետազոտու-
թյունները, որը 2022 թվականից բնակվելով Հայաստանում՝ դաշտային աշխա-
տանքներ է իրականացրել ճանաչված դուդուկահար Գևորգ Դաբաղյանի և ձայ-
նոցագործ Հովհաննես Խուդավերդյանի հետ։   

Թանգարանի ինքնատիպ ձևավորված ցուցասրահներում (դիզայներ՝ Մագ-
դա Շավակ) այցելուները հնարավորություն են ստանում ժողովրդական վար-
պետների կերտած դուդուկի, զուռնայի և երաժշտական գործիքներ արտադրող 
հայտնի ֆիրմաների կողմից ստեղծված հոբոյի, սաքսոֆոնի, կլարնետի, պար-
կապզուկի ու տարբեր նվագարանների ձայնոցների, տեսանյութերի, ձայնա-
գրությունների, ինչպես նաև ֆրանսիացի և հայ հետազոտողների չափագրու-
թյունների, դաշտային տետրերի, քարտեզների միջոցով անմիջականորեն հա-
ղորդակցվել Հայաստանում ու Ֆրանսիայում ստեղծվող նվագարանների պատ-
րաստման գործընթացին, լսել դրանց հնչողությունն ու խորհել մարդ-բնություն-
երաժշտություն հավերժական հարաբերությունների պահպանության մասին։ 

 
Եզրակացություն 
Ուսումնասիրությունից կարելի է եզրահանգել, որ հայկական դուդուկի հա-

մաշխարհայնացման գործընթացը ձևավորվել է պատմական, մշակութային և 
գեղարվեստական բազմակողմ փոխազդեցությունների արդյունքում։ Խորհրդա-
յին շրջանից ի վեր՝ դուդուկն աստիճանաբար դուրս է եկել տարածաշրջանային 
սահմաններից՝ դառնալով միջազգային երաժշտական միջավայրում ճանաչելի 
և պահանջված նվագարան։ Այս գործընթացում առանցքային դեր են ունեցել 
հայ անվանի դուդուկահարների կատարողական արվեստը, ազգային երաժըշ-
տական մտածողության ներմուծումը դասական և ժամանակակից ժանրեր, ինչ-
պես նաև կոմպոզիտորական նորարարական մոտեցումները։  

Դուդուկի հնչողության ընդգրկումը սիմֆոնիկ, կամերային, ջազային և կի-
նոերաժշտության ոլորտներում նպաստել է նրա ընկալմանը ոչ միայն որպես 
ազգային ինքնության խորհրդանիշ, այլև որպես համամարդկային հուզական 
հաղորդակցության միջոց։  

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                    Հռիփսիմե Պիկիչյան                                             85 

Հետխորհրդային շրջանում հայ դուդուկահարների և նվագարանագործ 
վարպետների գործունեությունն արտերկրում նպաստել է դուդուկի մասնագի-
տական ուսուցման համակարգմանն ու միջազգային կրթական միջավայրում 
նրա կայունացմանը։ Եվրոպական երկրներում հիմնված դուդուկի դասարաննե-
րը և մեթոդական նախաձեռնությունները կարևոր քայլ են եղել գործիքի ակա-
դեմիականացման և կատարողական ավանդույթի փոխանցման գործընթացում։ 
Միաժամանակ, դուդուկի տեխնիկական և կառուցվածքային արդիականացման 
փորձերը վկայում են հայկական երաժշտական մշակույթի զարգացող բնույթի 
մասին՝ ապահովելով նվագարանի շարունակական կենսունակությունը ժամանա-
կակից երաժշտական գործընթացներում։ Հայսմ՝ դուդուկը ներկայանում է որպես 
ավանդական և արդիական արժեքները միավորող մշակութային երևույթ՝ 
կայուն տեղ զբաղեցնելով համաշխարհային երաժշտական համակարգում։ 

 
Գրականություն 

1. Զրույցներ եղեգի հետ, Կոմիտասի թանգարան-ինստիտուտի ցուցադրության 
ուղեցույց, կազմող՝ ցուցադրության համակարգող Ն. Խաչատուրեան. Երևան, 2024։ 

2. Կիրակոսյան Ա. Դուդուկահարներ: Դուդուկը. Երևան, Ակտուալ արվեստ հրատ., 
2007, էջ 25-60: 

3. Կոմիտաս վարդապետ, Հայ գեղջուկ երաժշտություն, Ուսումնասիրութիւններ եւ 
յօդուածներ, գիրք Ա, Աշխատասիրութեամբ Գ. Գասպարեանի և Մ. Մուշեղեանի. Երեւան, 
Սարգիս Խաչենց հրատ., 2005։ 

4. Հայ երաժշտության հանրագիտարան. Երևան, Հայկական հանրագիտարան 
հրատարակչություն, 2019։  

5. Հովհաննիսյան Ս. Հայկական ժողովրդական գործիք դուդուկը, Լրաբեր հա-
սարակական գիտությունների, № 10, 1984, էջ 67-70։ 

6. Պիկիչյան Հ. Դուդուկ. Ավանդույթ և արդիականություն: Դուդուկը. Երևան, 2007, 
Ակտուալ արվեստ հրատ., էջ 11-24:  

7. Պիկիչյան Հ. Դաշտային նյութեր, 2023-2024 թթ.:  
8. Քոչարյան Ա. Երաժշտական գործիքները Հայաստանում. Հարկանային և 

շնչական երաժշտական գործիքները Հայաստանում. Երևան, «Ամրոց գրուպ» հրատ., 
2008։ 

9. Вертков К., Благодатов Г., Язовицкая Э. Атлас музыкальных инструментов 
народов СССР. Москва, Государственное музыкальное издательство, 1963. 

10. История музыки народов СССР. Москва, Советский композитор, 1970. 
11. Лисицян Срб. Старинные пляски и театрализованные представления армянского 

народа, т. 1. Ереван, 1958; т. 2, 1972, изд. Академии наук Арм. ССР. 
12. Музыкальные инструменты мира; Иллюстрированная энциклопедия. Минск, 

Попурри, 2001.  
13. Музыкальный энциклопедический словарь. Главный пед. Г.В. Келдыш. Москва, 

Советская энциклопедия, 1990. 
14. Пикичян Р. Внутриэтнические и межэтнические отношениея амкарств (братств) 

армянских музыкантов в традиционной культуре, Լրաբեր հասարակական գիտություն-
ների, № 2, 2020, с. 245-261. 

15. Рухкян М. Дудук в современной профессиональной музыке, Լրաբեր հասա-
րակական գիտությունների, № 10, 2004, с.141-147. 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



86         Ավանդականն ու արդիականը դուդուկի համաշխարհայնացման գործընթացում                    
                                 

16. Рухкян М. Авет Тертерян. Творчество и жизнь. Ереван, Наири, 2004. 
17. Baines A. Ancient and Folk Backgrounds. James A. Macgillivray, The Woodwind, 

Musikal Instruments Through the Ages. Edited by Anthony Baines. A. Pelican Original. 
London, 1977. 

18. Lavignac A. Encyclopédie de la musique et dictionnaire du Conservatoire Paris, 
Librairie Delagrave, 1922.   
 
References 

1. Conversations with the Reed, exhibition guide of the Komitas Museum-Institute, 
compiled by exhibition coordinator N. Khachaturyan. Yerevan, 2024 (In Armenian). 

2. Kirakosyan A. Duduk Players: The Duduk. Yerevan, Actual Art Publishing House, 
2007, p. 25-60 (In Armenian). 

3. Komitas Vardapet, Armenian Folk Music: Studies and Articles, Book A, edited by 
G. Gasparyan and M. Musheghyan. Yerevan, Sargis Khachents Publishing House, 2005 (In 
Armenian). 

4. Encyclopedia of Armenian Music. Yerevan, Armenian Encyclopedia Publishing 
House, 2019 (In Armenian). 

5. Hovhannisyan S. The Armenian Folk Instrument Duduk, Herald of Social Sciences, 
№ 10, 1984, p. 67–70 (In Armenian). 

6. Pikichyan H. Duduk: Tradition and Modernity. In: The Duduk. Yerevan, Actual Art 
Publishing House, 2007, p. 11–24 (In Armenian). 

7. Pikichyan H. Field Materials, 2023–2024. 
8. Kocharyan A. Musical Instruments in Armenia: String and Wind Musical Instruments 

in Armenia. Yerevan, Amrots Group Publishing House, 2008 (In Armenian). 
9. Vertkov K., Blagodatov G., Yazovitskaya E. Atlas of Musical Instruments of the 

Peoples of the USSR. Moscow, State Musical Publishing House, 1963 (In Russian). 
10. History of the Music of the Peoples of the USSR. Moscow, Soviet Composer, 1970 (In 

Russian). 
11. Lisitzyan Srb. Ancient Dances and Theatrical Performances of the Armenian People, 

Vol. 1. Yerevan, 1958; Vol. 2, 1972, Publishing House of the Academy of Sciences of the 
Armenian SSR (In Russian). 

12. Musical Instruments of the World: An Illustrated Encyclopedia. Minsk, Popurri, 2001 
(In Russian). 

13. Musical Encyclopedic Dictionary. Chief Editor G.V. Keldysh. Moscow, Soviet 
Encyclopedia, 1990 (In Russian). 

14. Pikichian R. Intraethnic and Interethnic Relations of Amkars (Brotherhoods) of 
Armenian Musicians in Traditional Culture, Herald of Social Sciences, 2020, № 2, p. 245-261 
(In Russian). 

15. Rukhkyan M. The Duduk in Contemporary Professional Music, Herald of Social 
Sciences, Yerevan, № 10, 2004, p. 141-147 (In Russian). 

16. Rukhkyan M. Avet Terteryan: Creativity and Life. Yerevan, Nairi, 2004 (In Russian). 
 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                    Հռիփսիմե Պիկիչյան                                             87 

ТРАДИЦИОННОЕ И СОВРЕМЕННОЕ В ПРОЦЕССЕ ГЛОБАЛИЗАЦИИ ДУДУКА 
 

РИПСИМЕ ПИКИЧЯН* 
 

Для цитирования: Пикичян, Рипсиме. “Традиционное и современное в процессе глобализации 
дудука”. Искусствоведческий журнал, N 1 (2025): 75-89. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-75 

 
С 1980-х годов в общественном сознании началась трансформация вос-

приятия инструмента дудук – одного из символов национальной музыки, произош-
ли ощутимые изменения в сфере изготовления музыкальных инструментов, ис-
полнительских традиций и применения инструмента. В рамках статьи будут рас-
смотрены причинно-следственные связи и возможные пути развития указанных 
изменений.  

Начиная с 70-х годов XX века, благодаря зарубежным многожанровым  
концертам и записям известного дудукиста Дживана Гаспаряна, дудук получил 
широкое признание в разных странах мира, констатируя его армянские корни и 
исполнительскую традицию. В 1980-е годы, благодаря Авету Тертеряну, Юрию 
Геворкяну, Ваче Шарафяну, Рубену Алтуняну, Арзасу Восканяну и другим ком-
позиторам, архетипическое звучание инструмента было внедрено также в раз-
личные жанры симфонической и камерной музыки. А вскоре после этого дудук 
стали использовать также в джазе на Западе, и он стал своеобразным ком-
понентом экоджаза и этноджаза. Примечательно, что среди простых слушателей 
и профессионалов с разными культурными особенностями и предпочтениями 
уникальный тембр дудука воспринимался как звуковое выражение древнейшей 
цивилизации. Подтверждением этих представлений являются многие истори-
ческие фильмы, снятые ведущими киностудиями мира.     

В XX веке в техниках трансцендентальной медитации, разработанных в раз-
ных странах мира, стали использовать звучание дудука и особенно возвышен-
ную игру на нем, как звуковое преображение связи природы и божественного 
начала (срав. восприятие звука дудука как звука предка и символа корней). 

Разрушительное землетрясение 1988 года, Арцахская война, политические 
и экономические изменения в Армении в постсоветские годы создали многочис-
ленные трудности. В надежде обрести более безопасную и комфортную жизнь, 
многие музыканты и мастера музыкальных инструментов вместе с другими спе-
циалистами переехали в США и Европу. Местная армянская диаспора оказала им 
теплый прием, и многие музыканты нашли работу в ресторанно-развлекатель-
ной сфере. Наиболее известные были постепенно включены в различные 

* Старший научный сотрудник отдела музыки Института искусств НАН РА, доцент 
Ереванского государственного университета, кандидат исторических наук, доцент, 
riposh@mail.ru, статья представлена 10.09.2024, рецензирована 10.12.2024, принята к 
публикации 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



88         Ավանդականն ու արդիականը դուդուկի համաշխարհայնացման գործընթացում                    
                                 
оркестры мирового шоу-бизнеса, а также отличились в сфере образования. 
Более трех десятков иностранных музыкантов обучались в классах, открытых 
армянскими мастерами за рубежом. Некоторые из них, перенимая исполнитель-
скую традицию дудука, пытаются интерпретировать и модернизировать ин-
струмент, исходя из собственного мировоззрения, что зачастую приводит к из-
менению конструкции, технических возможностей и функции инструмента. 

Ключевые слова: дудук, традиционная музыка, экоджаз, этноджаз, звуко-
вой архетип, Вардан Буни, Дживан Гаспарян. 

 
THE TRADITIONAL AND THE MODERN IN THE GLOBALIZATION  

PROCESS OF DUDUK 
 

HRIPSIME PIKICHIAN* 
 

For citation: Pikichian, Hripsime. “The traditional and the modern in the globalization process of duduk”, 
Journal of Art Studies, N 1 (2025): 75-89. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-75 

 
From the 1980s, transformation began to form in the public perception of the 

duduk instrument, which is considered one of the symbols of national music. 
Noticeable changes took place in the fields of instrument-making, performance 
traditions and application of the instrument. Within the framework of the report, the 
cause-and-effect relationships and possible ways of developments of the mentioned 
changes are discussed. Beginning from the 70s of the XX century, thanks to the 
foreign multi-genre concerts and recordings of the famous duduk player Jivan 
Gasparyan, the duduk gained wide recognition and acceptance in 79 countries of 
the world, confirming its Armenian roots and performance tradition of the in-
strument. In the 1980s, thanks to Avet Terteryan, Yuri Gevorgyan, Vache Sharafyan, 
Ruben Altunyan, Arzas Voskanyan and other composers, the archetypal sound of the 
instrument was also introduced into various genres of symphonic and chamber 
music. And shortly after, it also entered the jazz domain of the West, becoming an 
original component of ecojazz and ethnojazz. It is noteworthy that among both the 
common listeners and professionals of different cultural backgrounds and prefe-
rences, the unique timbre of duduk was perceived as a sound expression of ancient 
civilizations. And many historical films shot by the world's leading film studios 
became the confirmation of such ideas. In the XX century, in the transcendental 
meditation (contemplation) techniques developed in different countries of the world, 

* Senior Researcher at the Department of Music of NAS RA Institute of Arts, Yerevan 
State University, Doctor of Historical Sciences, Associate Professor at Yerevan State 
University, riposh@mail.ru. The article has been delivered on 10.09.2024, reviewed on 
10.12.2024, accepted for publication on 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                    Հռիփսիմե Պիկիչյան                                             89 

the sound of duduk and especially the elevated play on it began to be used as a 
sound transformation of the nature-and-divine connection (cf. perception of the 
sound of duduk as that of ancestors and a symbol of roots). In the post-Soviet years, 
political and economic changes took place in Armenia. In the hope to find a safer 
and more comfortable life, to avoid the many hardships caused by the devastating 
earthquake of 1988 and the Artsakh war, many musicians and instrument makers, 
along with other professionals, moved to the USA and European countries. Most of 
the musicians who settled abroad found warm reception by the locals and jobs in the 
restaurant and entertainment sphere. The more famous of them were gradually 
involved in various orchestras of the world show business, as well as in the field of 
education. More than three dozen of foreign musicians studied in the classes of 
Armenian masters abroad. Some of them, having adopted the performance tradition 
of duduk, try to interpret and modernize the instrument based on their own 
worldview, which often leads to changes in the structure, technical capabilities and 
the function of the instrument.  

Key words: duduk, traditional music, ecojazz, ethnojazz, sound archetype, 
Vardan Buni, Jivan Gasparyan. 

 
 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



 

  
ԹԱՏԵՐԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ ԵՎ ԿԻՆՈԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ 

 
ՀՏԴ: 929:891.981Թումանյան+891.981-2+792.2 

DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-90 
  

ԴՐԱՄԱՏՈՒՐԳԻԱԿԱՆԸ ՈՐՊԵՍ ՆԵՐՔԻՆ ՍԿԶԲՈՒՆՔ  
ԹՈՒՄԱՆՅԱՆԻ ԱՐՁԱԿՈՒՄ 

 
ՀԵՆՐԻԿ ՀՈՎՀԱՆՆԻՍՅԱՆ* 

 
Հղման համար. Հովհաննիսյան, Հենրիկ: «Դրամատուրգիականը որպես ներքին սկզբունք Թու-
մանյանի արձակում», Արվեստագիտական հանդես, N 1 (2025): 90-104. DOI: 10.54503/2579-283 
0-2025.1(13)-90 

 
Դրամատուրգիական ձևը վերարտադրվող իրադրությունների ու խոսքի կազմա-

կերպվածքն է գեղարվեստական արձակում, որ հանգեցնում է դրամատիզմի, որոշ դեպ-
քերում՝ դրամայի, անկախ տեքստային ծավալից և բեմական ընդունված պայմանական 
ժամանակամիջոցից։ Սկզբունքը պատկերացվող իրադրությունն է՝ ենթադրվող անձանց 
գործուն ներկայությամբ, քերականորեն ներկա ժամանակով, առաջին դեմքով /«ես… 
եմ»/ և շարժման հեռանկարում։ Գեղագիտական չափանիշը բեմականությունն է, որ ըն-
թերցողին մղում է բեմ՝ այնտեղ ընդունելու գրական տեքստը, ինչպես հանդիսատեսի, 
այնպես էլ կատարողի դիրքից։ Այս զգացումով է երիտասարդ Հովհաննես Թումանյանը 
հանգել դրամատուրգիական ձևին իր երեք պատմվածքներում. «Սովի ժամանակից», 
«Աղքատի պատիվը», «Գրազը»։ Առաջին պատմվածքն ընդունում ենք որպես սկսվող ու 
ավարտվող դրամա իրադրության պարադոքսային ու հարցական շարունակելիությամբ՝ 
տարբեր իր ժամանակի՝ 19-րդ դարավերջի դրամայից։ Մյուսներն ընդունում ենք որպես 
դրամատուրգիական ավարտակետեր իրենց ներքին ամբողջականությամբ, որտեղ ան-
ձինք ոչ թե ներկայացնում են պատումով, այլ ներկայանում դրամատիկորեն ընտրված 
խոսքով ու լռություններով։ Իսկ բուն դիպվածն առավելապես թիկունքում է. «վարագույ-
րը» բացվելուց առաջ ավելին է տեղի ունենում, քան ներկա պահին։ Ներկան տեղի է 
ունենում անցյալով, և սա բեմականության ամենագլխավոր պայմանն է, ընթերցվում է 
անգամ ամենակարճ խոսքում, ընկալվում լռություններում, որ առանց հեղինակի հիշեց-
ման, տեսնվում է որպես բեմական պատկեր՝ միզանսցեն։ 

Բանալի բառեր՝ անցյալ, դադար, դրամատիզմ, դրություն, լռություն, խոսք, ներկա-
յություն։ 

 
Ներածություն 
«Ես արձակ գրում եմ պատահաբար, գրում եմ էնպես… Ես վիպասան չեմ, 

ես ավելի շուտ դրամատուրգ եմ» [5, էջ 58]։ Այս խոսքը Թումանյանը քանիցս 
կրկնել է, լսողները կատակ են համարել։ «Ես քանի անգամ լսել էի, որ նա իրեն 
համարում է դրամատուրգ, - գրում է Ստեփան Զորյանը, - և ամեն անգամ ինձ 
թվացել էր կատակ, բայց այս անգամ այնպես լուրջ ասաց, որ ես ստիպվեցի 
հարցնել. 

* ՀՀ ԳԱԱ արվեստի ինստիտուտի թատրոնի բաժնի վարիչ, ՀՀ ԳԱԱ թղթակից ան-
դամ, ՀՀ գիտության վաստակավոր գործիչ, արվեստագիտության դոկտոր, պրոֆեսոր, 
henrikhovhannisyan1936@gmail.com, հոդվածը ներկայացնելու օրը՝ 20.02.2025, գրախոսելու 
օրը՝ 10.04.2025, տպագրության ընդունելու օրը՝ 10.06.2025: 

 

                                                 



                    Դրամատուրգիականը որպես ներքին սկզբունք Թումանյանի արձակում          91 

- Իսկապե՞ս, Իվան Ֆադեյիչ, պիես գրե՞լ եք։ 
- Գրելը գրել եմ, բայց մտադիր եմ նոր գրել [5, էջ 58]»: 
Ինչպե՞ս ենք հասկանալու այս խոսքերը, մտադրությու՞ն շարունակելու 

անավարտ թողնված գործերը, նո՞րը գրելու, թե՞ իրականության դրամատուր-
գիական զգացում։ Թումանյանը պատահական բառերի չի դիմել ու մտածել է 
տալիս, թե ինչ դիրքից և ինչ հայացքով ենք թերթելու իր էջերը, մասնավորա-
պես արձակը՝ «պատահաբար» գրված։ Այստեղ ենք փնտրելու նրա դրամա-
տուրգիական զգացումն ու ակնարկը։ Պատահաբա՞ր, գուցե դիպվածային, երբ 
գրիչ շարժողը ոչ այնքան պատմում է կամ ներկայացնում, որքան մտովի կրում է 
գործող անձանց ներկայությունն առաջին դեմքով ու ներկա ժամանակով, ըստ 
դրությունների ու մղումների, խոսքերում ու լռություններում։ Բանաստեղծը նույն-
պես առաջին դեմքով է ներկայանում, ինքնին իր ներքին հարցով ու չի ակնկա-
լում պատասխան, բայց երբ արձակի է անցնում, փոխվում է նրա դիրքն իր իսկ 
իրականության հանդեպ, և ծագում է դրամայի գաղափարը։ Եվ ինչու՞ իրեն 
դրամատուրգ զգացող բանաստեղծը չի շարունակել իր դրամատուրգիական 
փորձերը։ Պատասխանը բանաստեղծի թղթերու՞մ ենք որոնելու, ինչպես գրա-
կանագետ ուսումնասիրողները, թե՞ ժամանակի բեմում։ Թումանյանը երիտա-
սարդ հասակում եղել է բեմում (1887 թ.) [4, էջ 288] և հեռացել, ապա վերադար-
ձել (1890-95 թթ.) [4, էջ 325, 335, 339]։ Այս շրջանից են սկսվում նրա դրա-
մատուրգիական փորձերը։ Ի՞նչ է տվել նրան բեմը, և ի՞նչ՝ իրականության դի-
տումն ու վերապրումը։ 

 
Բեմը  
Թումանյանի դրամատուրգիական փորձերն ու նախագծումները մանրա-

մասնորեն ուսումնասիրվել են գրականագիտորեն, կետ առ կետ պատմելու աս-
տիճան [3, էջ 528-543] և հարց չի տրվել, թե ինչու՞ է այստեղ ամեն ինչ սկսված 
ու չշարունակված, մի մասն էլ կրակի տրված, և ինչու՞ թատրոնի մարդկանց, 
որոնց մոտիկից գիտեր, ոչինչ չի ասված այս մասին։ Ստեղծագործական հոգե-
բանության հարց է, ենթադրություններն ավելորդ։ Հարցին ձևաբանորեն մոտե-
նալու համար ճանաչելու ենք բեմը ոչ միայն հանդիսասրահից, այլև ներսից, ուր 
հայտնվել է սիրող դերասանը որպես «անսամբլը պահող» (այդպես ընդունված 
էր ասել), ներշնչված ու շփոթված։ Նա ուզեցել է մոտիկից հաղորդակցվել ար-
վեստի իրականությանը և հայտնվել է լուսավոր ու դատարկ տարածության մեջ, 
հարյուրավոր հայացքների առջև։ «Առաջին անգամն էի բեմից հասարակություն 
տեսնում, - գրում է, - անհամար գլուխներ ու աչքեր, բոլորը հառած դեպի մեզ» 
[2, էջ 269]։ Նրան բեմ են ուղարկել առանց նախնական մի փորձի, «Վարդա-
նանց պատերազմում» զոհվող զինվորի դերով, գրական տեքստի՞, թե՞ բեմադրա-
կան պայմանների թելադրանքով, և որտե՞ղ էր արվեստի իրականությունը, ինչի՞ց 
էր կազմված։ Նրան ներշնչել է Ադամյանի ձայնը բեմում, իսկ երբ հանդիպել է 
բեմից դուրս, ներշնչել է անձն իր ներքին վեհությամբ։ Սա բեմը չէր, այլ բանաս-
տեղծությունը, որ չէր մոռացվելու։ «Նա ինձ թվաց …չգիտեմ ինչու, մենակ 
մարդ», - գրել է հետագայում [2, էջ 271]։ Սա պոետն է դերասանի մեջ, որ ներ-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



92                                                             Հենրիկ Հովհաննիսյան 
                                 
շնչել է պոետին։ Ադամյանը բերում էր Շեքսպիրի ռոմանտիկական ընկալումը 
բեմում և ինքնակենտրոն վիճակ, ինչպես ժամանակի մեծությունները աշխարհի 
տարբեր բեմերում՝ որպես սպասված այցելուներ։ Հայոց պատմա-հայրենասի-
րական ողբերգությունում, որ Հակոբ Կարենյանի ճառային գրվածքն էր, նա իր 
ազգային տուրքն էր մատուցում Եղիշե պատմիչի դերով և, ինչպես հանդիսա-
տեսն էր ընդունելու, համլետյան տոնայնությամբ ու զգացմունքներով։ «…էնքան 
սիրեցի Համլետը և նրա հետ էլ Շեքսպիրին, - գրում է Թումանյանը, - որ մի քա-
նի դրամա գրեցի ու միշտ ոչնչացրի, որովհետև …Շեքսպիրի նման չէին դուրս 
եկել։ Սակայն այնքան ուժեղ էր կախարդանքը, որ ես ինձ ավելի դրամատուրգ 
եմ համարում, քան ուրիշ մի բան» [2, էջ 267]։ Բանաստեղծի այս և նման խոսքե-
րում ինքնահեգնանք կա, և համոզում, որ անավարտ է մի անհանգստություն, 
որ չի գտել իր համատեքստը բեմական ու հանդիսատեսային առումով։ Չէր կա-
րելի հետևել տեսածին ու կարդացածին՝ ո՛չ պատմա-հայրենասիրական ռոման-
տիզմին, ո՛չ թարգմանական պիեսներին, լինեին սալոնային, թե՝ սոցիալ-հոգեբա-
նական, ո՛չ իսկ կրկնել Ադամյանից ստացած ներշնչումը կամ ժամանակի տրանս-
ցենդենտալ ռեալիզմը։ Որքանո՞վ էր բանաստեղծի թատերասիրությունը համե-
րաշխ նրա գրչի շարժման հետ, որ երբեմն թեքվել է դիպվածային ներշնչումով և 
ծրագրված կերպով դեպի դրաման։ Սա արդեն ներշնչման խնդիր չէ, այլ ձևա-
ստեղծման, որ բեմով է պայմանավորված։ Բեմի հետ կապվելն այստեղ պատա-
հականություն չէ, որքան էլ դերերը քիչ բան էին ասում նրան։ 

Թումանյանի կատարած դերերից մեզ հայտնի են վեցը՝ Վահան Ամատունի 
(Հ. Կարենյան՝ «Վարդան Մամիկոնյան», 1890), Դանիել (Ֆր. Շիլլեր՝ «Ավազակ-
ներ», 1891), Դը Սիլվայի ծառա, Ռաբբի, Վալտեր Էբդեն (Կ. Գուցկով՝ «Ուրիել 
Ակոստա» 1891-92, 1895)։ Լրջորեն է ընդունվել, իր խոսքով, մեկ «պատասխա-
նատու դեր»՝ Դանիելը «Ավազակներում», թերևս այն պատճառով, որ պաթետիկ 
չէ, դուրս է ռոմանտիկական լարումից, հանգիստ է, վստահ իր ճշմարտությանը, 
քրիստոնեական խղճի սիմվոլացում հակամարտ ուժերի միջև։ Սա այն տեղն է, 
որտեղ սիրող դերասան Օհանովը (այսպես է գրված աֆիշում) չի հեգնում, կրում 
է մի թեմա, որ հետո դրսևորվելու էր իր չնախատեսված դրամատուրգիական 
ավարտակետերից մեկում («Գրազը»)։ Կարևորություն ենք տալիս ոչ իր կատար-
մանը (որևէ տեղ նկարագրված չէ), այլ իր վերաբերմունքին Շիլլերի դրամայի 
այդ ծրագրված կերպարի հանդեպ։ 

Թումանյանի դերակատարումների մասին որևէ խոսք, թեկուզ մեկ բառ 
հայտնի չէ, նա բեմը թողել է Հովհաննես Աբելյանի խորհրդով [3, էջ 444]։ Դա լի-
նելու էր առանց այդ խորհրդի։ Դրամատուրգիական փորձերը ընդհատելը, 
առավել ևս սյուժետային նախագծումները չիրականացնելը մեզ հուշում են որոշ 
հակասություններ 90-ական թվականների բեմի գրական կողմնորոշումներում 
ու խաղային դրսևորումներում՝ կապված առաջատարների նախասիրություննե-
րի և նոր սկզբնավորվող ռեժիսուրայի հետ (Գևորգ Պետրոսյան)։ Պատմահայ-
րենասիրական դրաման իր մաշվածքով հետ էր մղվում, նվազում էր թարգմա-
նական մելոդրամայի դերը, Պետրոսյանի ջանքերով կարևորվում է եվրոպական 
սոցիալ-հոգեբանական դրաման, որ միտք էր տալիս երիտասարդ Շիրվանզա-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                    Դրամատուրգիականը որպես ներքին սկզբունք Թումանյանի արձակում          93 

դեին և ասպարեզ՝ Աբելյանի բնաշխարհիկ և ռուսական բեմում մշակված ռեա-
լիզմին։ Դյումա-որդու և Ժորժ Օնեի դրամաներից հետո (որոնցում փայլում էր 
Ազնիվ Հրաչյան, ապա Սիրանույշը) բեմ էին մտնում Հենրիկ Իբսենը և Գեր-
հարդ Հաուպտմանը, որ ամենաարդիականն էին եվրոպական բեմերում։ Այս 
համատեքստում Թումանյանն իսկապես չէր շարունակելու սկսած դրամատուր-
գիական փորձերը, պատմական թե արդիական թեմաներով, մի մասն էլ, ըստ 
Օլգա Թումանյանի վկայության, այրել է 1909 թվին, «բանտից դուրս գալուց հե-
տո» [3, էջ 530-531]։ Տրամադրված ենք կարծելու, որ պատճառը բեմ մտնող եվ-
րոպական նորագույն դրաման էր դարավերջին, մյուս կողմից, որ նույնքան ու 
ավելի էական է, բեմադրության ու խաղի չափանիշների նրբացումը հոգեբանա-
կան առումով՝ հեռացումը «էֆեկտների դպրոցից», ինչպես ասում էր Ազնիվ 
Հրաչյան՝ այն դերասանուհին, ում արվեստով ներշնչված էր Թումանյանը և 
խորհուրդ էր տվել նրան գրի առնել իր հուշերը: Սա մի բան նշանակում է։ 

Բանաստեղծի տարբեր առիթներով զրույցներում կրկնված խոսքը, թե ինքը 
դրամատուրգ է և գերադասում է դրամատուրգիական ձևը, մղել է մտածելու այս 
խնդրի շուրջ և ինչպե՞ս... բեմականության հարցից դուրս։ Գրականագետ Արամ 
Ինճիկյանը բարեխղճորեն զննել է այն ամենը, ինչ մնացել է Թումանյանի դրա-
մատուրգիական փորձերից՝ վերնագրեր, հատվածներ, սյուժետային սխեմաներ։ 
Նպատակ է դրվել պարզելու կամ պարզեցնելու հեռանկարը, ինչը խոստացե՞լ է, 
թե՞ կանխել հեղինակը։ Պատմական թեմատիկան («Արտավազդ», «Հովհաննես 
թագավոր», Սմբատ» և այլն), ինչպես հիշեցնում է գրականագետը, միտում է ռո-
մանտիզմի, որ կարծես անխուսափելի է։ Թումանյանը փորձել է փիլիսոփայա-
կան հողում կանգնեցնել պատմական անձանց և սկսել ոչ այնքան դրություննե-
րից, որքան խոսքերից։ Սա ծրագրային մոտեցում է, որ այլ եղանակով դրսևոր-
վել է արդիական դրամատիկական նախագծումներում. «Համլիկ», «Միայնակ 
աղջիկ», «Խավարի մեջ» և սևագրություններ ու նշումներ։ Թումանյանն այստեղ 
միտում է ժամանակի սոցիալ-հոգեբանական դրամային և, ինչպես նկատել է 
Ինճիկյանը, համեմատելի է Շիրվանզադեի հետ [3, էջ 544]12։ Բայց ձևաբանա-
կան խնդիր կա, որ մասնակիորեն է քննվում՝ ընդամենը սյուժետային կառուց-
վածքի և կոմպոզիցիայի տեսակետից։ Դա կարելի է քննել նաև դրամայից ու 
բեմից դուրս՝ վեպ, պատմվածք, պոեմ և այլն։ Որտե՞ղ է դրամատուրգիականը։ 
«Կյանքի դրամատիկական ընկալումը, - գրում է Ինճիկյանը, - բնավ չի պայմա-
նավորվում գեղարվեստական երկի միայն ձևով» [3, էջ 518]13։ Այո, անկասկած, 
բայց դրամատիկականն ու դրամատուրգիականը տարբերելու խնդիր կա։ Մի 
բան է դրամատիկականը՝ որպես ընդհանուր էսթետիկական որակ, և այլ է դրա-
մատուրգիականը՝ որպես էսթետիկականի կազմակերպվածք։ Այդ կազմակերպ-
վածքը որքան բեմում է՝ գործող անձանց ներկայության մեջ, նույնքան էլ ու ավե-
լի վարագույրը բացվելուց առաջ։ Հանդիսականը, նայելով փակ վարագույրին, 
մտածում է, թե ի՞նչ է կատարվում այնտեղ, իսկ երբ բացվում է վարագույրն ի 
տեսիլ, արտասանվում առաջին խոսքերը, արվում է ինչ-որ քայլեր, մտածում է՝ 
ի՞նչ է եղել, ի՞նչ են ուզում։ Սա դրամատիկական գործողության սկիզբն է և 
դրամատուրգիականի ներքին սկզբունքը, որ ընթերցվելու է տեքստում, բեմից 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



94                                                             Հենրիկ Հովհաննիսյան 
                                 
դուրս։ Խնդիրն այն է, թե այստեղ անձինք ներկայացվու՞մ են, թե՞ ներկայանում։ 
Այստեղ է դրամատուրգիական ձևի սկիզբն ու հիմքը։ Դրամատիկականը լարվածք 
է, որ կարող է դրսևորվել տարբեր չափերով կամ չնկատվել սկզբում, նայած դրու-
թյան։ Արդ՝ հեղինակը դրություններով է մտածում արդյոք։ 

Դրամայի տեսությանը վերաբերող գրականության մեջ, հնից մինչև նոր, 
հոլովվում է գործողություն բառը։ «Գործողությունն իրականացվող կամք է», - 
ասում է Հեգելը [7, էջ 541], բայց որտե՞ղ, որքանո՞վ ու ինչպե՞ս տեքստում, ի՞նչ 
նկատառումով կամ զգացումով։ Հարցը մի դեպքում իմաստաբանական է, մյուս 
դեպքում էսթետիկական։ Գործողության սկիզբը դրությունն է, դրությունից 
առաջ պատճառը, մեծ թե փոքր, և տեքստում դրա լինելն է երևալու կամ 
փնտրվելու է բեմում անձի թեկուզ լուռ ներկայության մեջ կամ դիպվածում։ Այն, 
ինչ ասվում է կամ կատարվում, թեկուզ մի քայլով, մասն է կամ անդրադարձը 
կատարվածի կամ կուլիսներից այն կողմ կատարվողի [6, էջ 365]։ Ներկան ու 
պահը լիցքավորվում են անցյալով։ Դրությունների տրամաբանությունն այստեղ 
է, որ ամրակայվում է տեքստում իր շարժման հնարավորությամբ (պոտենցիալ)։ 
Փորձենք, ուրեմն, տեքստում տեսնել բեմը և այդ դիրքից ու այդ լույսով կարդալ 
Թումանյանի «պատահաբար» գրած արձակը՝ դրամա կյանքի բեմում։ Դա նախ 
առաջին պատմվածքն է՝ «Սովի ժամանակից» հրատարակված 1893 թվին, 
ապա «Աղքատի պատիվը» (1894), «Երկաթուղու շինությունը» (1897) և «Գրազը» 
(1907)։ Պատահաբար ընտրում ենք երեքը, որոնցում պատմողական տարրը 
որոշիչ չէ, և դրամատուրգիականը կշիռ է վերցնում։ 

 
Պատահաբար գրված դրամա. «Սովի ժամանակից» 
Եթե այստեղ չլիներ պատմողական սկիզբը՝ տեղավայրի նկարագրություն, 

և գործող անձը՝ գյուղացի Անդրին, որ Զամանլվի հովտում «մտազբաղ հետևում 
էր յուր ձիուն և ինքնիրան մտմտում» [1], ամեն ինչ պարզ կլիներ առաջին իսկ 
խոսքերից մտքում, ապա բարձրաձայն արտասանվող։ Կարդում ենք ու տեսնում 
ներկայացումը։ Պիեսը պիես է, ձորում լինի, գետափին, թե բեմական լույսի տակ։ 

(Անդրի). Կերթամ Շորագյալ, թու՜շ իմ ծանոթ Ղադաքոնց Մկոյի տունը  
…Ինձ որ տեսնի շատ կուրախանա՝ «բարո՜վ, բարո՜վ, քավոր Անդրի …ուր ես, 
ծո, ծո մարդ …իմա՞լ ես, ծո, մանչերդ իմա՞լ են …խուրջինիցս էլ էն մի քանի 
դաստա թութունը որ հանեմ, ավելի կուրախանա …իրիկնահացիցը եդը օդի 
տախտի վրա թինկը կտանք ու չիբուխ քաշելով զրից կանենք… Կասեմ, մեր 
կողմերը հացի պակասություն ենք քաշում… ամա նա ինքը կիմանա, թե ինչի եմ 
գնացել, առաջին անգամը հո չի՞… (Ձայնը բարձրացնում է). Վա՜յ ես քեզ մա-
տաղ, Մկո ջան... Բաս ես ո՞նց դուրս գամ քու պարտքի տակիցը, Մկո ախպեր 
ջան …հըլա մի էս նեղ տարուցը պրծնեմ… ես գիտեմ, էլի… 

(Գոքոր). Բարի օր, ախպերացու։    
Ձայնն անսպասելի է։ «Բեմ» է մտնում երկրորդ գործող անձը։ Անդրին, 

տեսնում է, որ սա գալիս է այնտեղից, ուր ինքը գնում է։ Հանդիպումը ցանկալի 
չէ՝ դիմացինը ինչու՞ պիտի իմանա, թե հանդիպողն ուր է գնում և ինչու։ Անծա-
նոթի բարևին նա չի շտապում պատասխանել։ Այստեղ տողամիջյան տարածու-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                    Դրամատուրգիականը որպես ներքին սկզբունք Թումանյանի արձակում          95 

թյուն կա, որ ընթերցվում է, եթե ընթերցողը բեմի մարդ է։ Հեղինակը ոչինչ չի 
ասում։ Դա ինքնին կռահվում է, երբ անծանոթը հիշեցնում է իր ներկայությունը.  

(Գոքոր). Առաջ արի, ախպերացու… ո՞րտեղից ես։ 
(Անդրի). (Իր ձիուն է կանչում)։ Թփռշու հե՜շշ… 
Դարձյալ տողամիջյան դադար։ Անդրիի հաջորդ քայլը թվում է հոգեբանո-

րեն բացատրելի։ «Անդրին ճանապարհից դուրս եկավ, - միջամտում է հեղի-
նակը, - և սկսեց բարձր գոռգոռալ, կարծես ուզում էր վախեցնել անծանոթին…» 

(Անդրի). Աստծու բարին, բարեկամ, ո՞րտեղացի ես, բարեկամ։ 
(Գոքոր). Որթնավեցի եմ։ Դու ո՞րտեղացի ես, ու՞ր ես գնում, խեր ըլի։ 
(Անդրի). Ես դսեղեցի եմ, էդ ու՞ր ես տանում էդ օղլուշաղը։ 
(Գոքոր). Ահ չիկա՞ խու ճամփեքին։ 
(Անդրի). Չէ, արխեին գնա. ու՞ր եք գնում։ 
Ինչպես նկատում ենք, շիրակեցու հարցն անտեղի է։ Պարզվում է, որ գիտե 

ճանապարհները, շատ է գնացել, եկել, և հարցին հարցով է պատասխանում, 
անուղղակիորեն մատնելով իրեն։ Հաջորդ խոսքերում է իմացվելու, որ ինքն էլ 
նույն հոգսի մեջ է, ինչ դսեղեցին և զգուշորեն իր հարցն է տալիս, անցնելով 
Lոռվա բարբառին. 

(Գոքոր). Քարնջեցի Մատնանց Գիքորը ո՞նց ա։ 
(Անդրի). Լավ են, փառք աստծու։  
(Գոքոր). Նրանց տունն ենք գնում։ 
(Անդրի). Դու նրանց փեսեն ե՞ս։ 
(Գոքոր). Հրամանք ես։ 
(Անդրի). Դու Գոքորն ե՞ս։ (Նայում է նրա կնոջ կողմը, որ իրենց գյուղից 

է)։ Այ տղա, էս մեր Նազլուն ա՞։ 
Խոսակցությունն այստեղ ընդհատվում է։ «Անդրին լուռ հեռացավ, գնաց, 

յուր ձին բերեց, արձակեց գետափի խոտերում...» Անծանոթը ծանոթ դուրս 
եկավ։ Չպետք է հանդիպեր նրան։ Երկուսն էլ շփոթված են։ Հեղինակը ճշգրտո-
րեն բեմադրել է։ Մարդիկ դժվար են մոտենում իրար, կարծես չեն ուզում խոսել։ 
«Առանց ձեռք տալու իրար բարևեցին և երեսները դեպի գետը նստոտեցին 
երկու գյուղացիները»։ 

(Գոքոր). Բա դու ո՞վ ես, ամոթ չըլնի հարցնելը։ 
(Անդրի). Որ ասեմ, կճանաչե՞ս։ 
(Գոքոր). Բալքի ճանաչում եմ, ո՞վ գիտի։ 
(Անդրի). Ինձ մաճկալ Անդրի կասեն, ճանաչում ե՞ս։ 
(Գոքոր). Չէ, ախպեր, սուտն ի՞նչ ասեմ։ 
(Անդրի). Հա, տեսնում ե՞ս, չես ճանաչում։ Բա ես որթնավեցի մի բարեկամ 

ունեմ, կճանաչե՞ս  
(Գոքոր). Ո՞վ ա, հալբաթ որ կճանաչեմ։  
(Անդրի). Ղադաքոնց Մկոյին կճանաչե՞ս։ 
(Գոքոր). Լա՜վ։ 
Այս խոսակցությունը կարծես աննպատակ է, իմիջիայլոց, լիցք չունի։ Մար-

դիկ հանդիպել են ակամա, մի բան պիտի խոսեն և հայի բնավորությամբ ընդ-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



96                                                             Հենրիկ Հովհաննիսյան 
                                 
հանուր ծանոթներ են փնտրում։ Այսպես է հոգեբանորեն։ Մեր խնդրի տեսակե-
տից կարևոր է այս իներտ թվացող վիճակի դրամատուրգիական ձևային ար-
տացոլումը։ Ցնցումից առաջ, ինչպես երաժշտության մեջ, տոնի հանգստություն 
է պետք։ Անդրին Մկոյի անունը պիտի չտար, բայց Մկոյի տուն է գնում, Մկոն 
նրա հույսն է, և շարունակում է իր հարցը. 

(Անդրի). Ո՞նց ա։ 
Պատասխան լռություն է, և այստեղ է դրամատուրգիական կնճիռը։ Շի-

րակեցին չէր ուզի լսել այս հարցը և պատասխանում է իր վիճակից վիրավոր-
ված, «անթարթ նայելով հեռու մի կետի»։ Դիմացինին անհասկանալի է այս հա-
յացքը, բայց լսում է պատասխանը. 

(Գոքոր). Ռանչպարը որ ուտելու հաց չունենա, ո՞նց կըլի։ 
Այս պատասխանն անսպասելի է, մի պահ պաղեցնում է լսողին, հետո ցնցում. 
(Անդրի). Ո՞նց թե… 
Փոխվում է դրության ռեգիստրը. 
(Անդրի). Հա՞ց չկա Շորագյա՜լ... 
(Գոքոր). Ո՞վ կտա։ 
Երկուսն էլ լուռ են. 
(Գոքոր). Հրես կնիկս, երեխեքս հավաքել եմ, գամ անորս մոտ, էս մի երկու 

ամիսն անցկացնեմ, մինչև տեսնենք աստված ինչ դուռը բաց կանի։ 
(Անդրի). (մտքում). վեր կենամ, սրան սպանեմ, կտոր-կտոր անեմ, ո՞նց 

անեմ, որ սիրտս հովանա… սա էս ի՞նչ ասավ… (գոռում է)։ Էդ ի՜նչ ասեցիր... 
Վա՜յ քու մեջքը կոտրի… ախր էդ ո՞նց էլավ։ 

(Գոքոր). Էլավ էլի. չորայինից հացը նվազ եկավ, էլած չելածն էլ, ինչ մուշ-
տարի էկավ, ծախեցինք… ձմեռն էլ, մեր քոռ բախտիցը երկարեց <…>։ 

(Լռություն)։ 
(Անդրի). Բա հըմի ուր ես գնում։ 
(Գոքոր). Ասեցի աներոջս տուն, էլի։ 
Անդրին, որ տագնապալի լուրը բերողից էր վիրավորվել, հիմա էլ ինքն է 

հարված հասցնում, ավելի ծանրացնում մարդու վիճակը։ 
 (Անդրի). Ու՞ր ես գնում. աներդ խանը ձեռին դռնեդուռ ման է գալիս, ալիր 

չի գտնում… Մեր կողմերը սով ա, սո՜վ։ 
(Գոքոր). Կամա՜ծ… կիմանա /ցույց է տալիս գետափին կանգնած կնոջ 

կողմը ու լռում/։ Ո՞ր կողմը գնամ /մտքում է խոսում/, ու՞ր տանեմ կնոջս, երեխա-
ներիս… Վերադառնա՞մ, բայց ի՞նչ ասեմ… 

(Կնոջ ձայնը հեռվից). Քա մթնու՜մ ա… 
Այս ձայնը սիմվոլի արժեք է ստանում։ Օրը երեկոյանում է, մարդկանց հո-

գիները մթնած են։ Երկու մարդ լուռ նստած են ու չեն նայում իրար։ 
(Անդրի). Գիտե՞ս ինչ կա, Գոքոր։ 
(Գոքոր). Ի՞նչ կա։ 
(Անդրի). Մեր գեղումը մի հարուստ մարդ կա. Եգոր աղա են ասում. մի  

կատաղած շան տղա. էս րոպեին էլ ամբարներն ու հորերը լիքը հաց ունի։ Ով 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                    Դրամատուրգիականը որպես ներքին սկզբունք Թումանյանի արձակում          97 

նաղդ փող ա տալի, թաղարը հիսուն մանեթով …մանեթին էլ ամիսը շահի կամ 
երեք աբասի շահ։ 

(Գոքոր). Պա՜հ, անիսափ մարդ։ Նրանից ո՞վ կառնի։ 
(Անդրի). Ես վերցնում էի՝ չտվեց։ 
                            … 
(Անդրի). Հմի գիտե՞ս ինչ կա։ 
(Գոքոր). Ի՞նչ կա։ 
(Անդրի). Դու ղոչաղ մարդ ե՞ս թե չէ… 
(Գոքոր). Ի՞նչ ասեմ, ախպեր… 
                                                     (Դադար)։ 
(Անդրի). Գիտե՞ս ինչ կա։ 
Անդրին ինքն էլ իր մտքից վախենում է, իսկ դիմացինը հասկանու՞մ է, թե՞ 

զգուշանում է հասկանալուց։ 
(Գոքոր). Մի բան ես ուզում ասել, սիրտ չես անում, խնամի Անդրի. ինձա-

նից արխեին կաց... 
(Անդրի). Որ քեզ մի քանի թաղար ցորեն տամ, կարող ե՞ս հասցնել Շորա-

գյալ։  
(Գոքոր). Քանի՞ թաղար, տա՞սը …քսա՞ն …ե՞րբ կտաս …Եգոր աղի՞… 
(Անդրի). Սու՜ս, գոռգոռալ մի …գիշերով պետք ա անցկացնենք …այ էս 

սարերով…  
(Ձայն). Ա՜յ տղերք, ով եք, հե՜յ… 
(Տագնապալից դադար։ Մարդը մոտենում է ու մի ծանր քար է նետում)։ 
(Համբո). Ի՞նչ կտաք, որ ասեմ, ի՞նչ եք տալիս, շան տղերք…  
(Անդրի). Սովն էլ չի շաշ ու գժերի հախից գալիս։ 
(Համբո). Ի՞նչ սով, տո, ի՞նչ ես դուրս տալիս գլխիցդ։ Հրես ֆուրգոններով 

էնքա՜ն ցորեն է գալիս Ջալալօղլի, որ ձորերն ածես, կլցնի …հըլա փող էլ պտեն 
տալ. էն էլ չամչի տուր, ջեբդ ածա։ 

(Անդրի). Ի՞նչ ես ասում, ադա, դրուստ բան ասա, բան իմանանք, ի՞նչ 
ցորեն, ի՞նչ փող, ի՞նչ ես ասում։ 

(Համբո). Դե, իմացեք էլի, թե մարդ եք, իմացեք, որտեղից կըլի…  
Այս մարդու տոնն աղմկալից է, ցնծագին և հավատ չի ներշնչում։ Մարդն 

ինչ-որ էքստազի մեջ է և ինքն իրեն հավատու՞մ է, թե ոչ։ Թվում է՝ մի փոքր 
ճշմարտություն կա նրա խոսքում, մնացածը չափազանցում է և ինքնախա-
բեություն, որ շփոթեցնում է։ Հեղինակի վերաբերմունքը հեգնական է այնքանով 
անլուրջ, որ տոնայնություն է հաղորդել այս կերպարին, որ խաղի հարմար 
հնարավորություն է տալիս։ 

(Համբո). …Թիֆլիզ, Բաքի, Բաթում, Ըրեվան, Պետրապոլ, Ստամբուլ… մի 
խոսքով, որտեղ անունը հայ կա, իմացել են, որ մեր կողմերումը սով ա ընկել, 
հաց են հավաքել, փող են հավաքել, գիտեմ ոչ քանի հազար թուման, համ-
բարքն էլ մտքիցս ընկավ, ղարկում են, որ սովն ընկած տեղերը ռանչպարին 
բաժին անեն։ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



98                                                             Հենրիկ Հովհաննիսյան 
                                 

Բարձր ու անհավասարակշիռ տոնը հավատ չի ներշնչում։ Մարդն ինքն էլ 
ուզում է հավատալ իր խոսքին։ Լսողները չեն հավատում և նույնպես ուզում են 
հավատալ։ 

(Անդրի). Ադա, թե դու էն կազեթինն ես ասում, էն ինչ մի երկու շաբաթ 
առաջ Պետրոսը Ջալալօղլի կարդաց, էն պարապ բան ա… 

(Համբո). Այ տղա, չէ, չէ,… Վարթանը Թիֆլիզիցը նոր ա էկել. մարդն  
իրան տեսած բան ա ասըմ… Հըմի ճամփին ֆուրգոններով ցորեն ա գալի, էլի, 
էսօր էգուց կհասնի Ջալալօղլի։ 

(Անդրի). Ա՜յ, շեն կենան նրանք, հա… 
(Գոքոր). Շեն կենան... 
(Համբո). Էդ հլա Թիֆլիզինն ա, դրա եդնուց Բաքվինն ա գալի, նրանից 

եդը Բաթում, Ըրեվան, Էջմիածին, Շուշի, Շամախի, Նուխի Մոսկով… 
Մարդիկ շփոթված են։ Հեղինակն ակամա ստեղծել է բեմականորեն ամե-

նաբարդ ու շահեկան հոգեվիճակը։ Ինքնախաբեության էքստազն անցել է լսող-
ներին, և սրանք հույսի, կասկածի ու տագնապի մեջ սկսում են օրհնել հեռու ու 
հարուստ եղբայրներին։ Դրամատիկական լարումը տեղի է տալիս, և արդեն 
երրորդ անգամ փոխվում է գործողության ռեգիստրը։ Իմաստը թաքնված փի-
լիսոփայական է։ Մարդուս տրված է հավատալու ձգտումը, և դա ճշմարտություն 
է կամ ճշմարտության ուղեկիցը, ավելի ներգործուն, քան իրականությունը։ Այդ 
իմաստն այստեղ տրված է անուղղակիորեն։ Իսկ դրամատիկական ավարտը, 
որ հուշում է շարունակելիություն, վերջին խոսքում է՝ գործող անձի մտքում, թե 
գրպանում։ 

(Անդրի). Էն բանը, որ ասեցի, իմ ու քո մեջ մնա. քարը վեր կալ, քարի տա-
կին դիր, օքմին չիմանա… 

Թումանյանը գրել է պատմվածք, իրադրությունը ներկայացրել նախ պատ-
մողականորեն, բայց երբ անցել է գործող անձին առաջին դեմքով ու ներկա ժա-
մանակով՝ ստեղծագործական բնազդը ակամա հանգեցրել է դրամատուրգիա-
կան մտածողության։ Արդյունքը դրամա է ձևի ամբողջությամբ և տարբեր իր 
ժամանակի դրամայից։ Հարաբերությունները տանում են անլուծելիությունից 
մեկ այլ անլուծելիության։  

 
Դրամատուրգիական ավարտակետներ 
Դրաման դրամա է անկախ տեքստային ծավալից ու խաղային ժամանա-

կամիջոցի պայմանականացումից այնպես, ինչպես նկարը նկար է, լինի տարա-
ծուն կտավ, թե մի պատկեր կամ էտյուդ։ Դրաման ընթացք է, ուր գործում է 
դրությունների հարաբերությունը, որ կետից ուզում է լինի, վարագույրը բացվե-
լուց առաջ, արտասանվող մի ֆրազից, թե հետագա ընթացքում։ Եթե լարումը 
կամ բռնկումը սյուժեի երկրորդ կեսում է և ամբողջացնում է ձևը, ասում ենք 
դրամատուրգիական ավարտակետ։ Դա կարող է կարճատև լինել, և այդ չէ էա-
կանը։ Նկատի ենք ունենալու լարման ոչ այնքան սրությունը, որքան սուբյեկտի 
դիրքը՝ հարաբերությունը դիմացինի կամ միջավայրի հետ, առավելապես մի-
ջավայրի, որ ամեն դեպքում օբյեկտիվ իրականությունը չէ, այլ դիմակերպված 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                    Դրամատուրգիականը որպես ներքին սկզբունք Թումանյանի արձակում          99 

ամբոխը։ Դրա օրինակը տալիս է Թումանյանի երկրորդ պատմվածքը՝ «Աղքա-
տի պատիվը», դրամատիկորեն անհամեմատ սուր, ողբերգության մոտեցող։ 
Սուր է դիպվածը՝ տյուխեն /հուն./, որ ակնարկված է՝ ասվում է, ոչ թե պատմ-
վում։ Դեպքը գործվել է «վարագույրի» խորքում, արատավորված է սոցիալապես 
անհենարան մարդու պատիվը, շարունակությունն ամբոխային է, դատ բացողն 
սկզբից իսկ մենակ, հանցանքի սուբյեկտը ներկա և «իրավականորեն» անխո-
ցելի։ Ամբոխն ամբոխ է, անանուն, դատողն ու պաշտպանողն էլ անանուն, բո-
ղոքողն անհենակետ, փաստարկումը …մի վախեցած ու շփոթված երեխա, չգի-
տի ինչու է այդտեղ։ Պայմանները դրությունը սրելուն դեմ են, խորհուրդ է 
տրվում ձեռք քաշել «կեղտոտ բանից»։ 

(Սիմոն). Թե որ կեղտոտ բանն ուզում չեք, դե դատաստան արեք, թե չէ՝  
ես իմ ձեռովը կանեմ... 

(Ձայները). Հա, անգաճը կկտրես, էլի։ 
(Սիմոն). Կսպանեմ, հետո պատասխանը դուք կտաք։ 
(Ձայները). Սպանիլ մի, ուստա Սիմոն ջան, մեղք ա, մուրազի վրա ջահել ա։ 
Մարդը ծաղրված է։ Նրան մերթ ծիծաղով ու կատակերգությամբ, ինչպես 

գյուղական բարեկենդանային դատական խաղերում, մերթ բարկանալով ստի-
պում են հրաժարվել բողոքից ու դատից։ Բոլորը գիտեն, որ նա իրավացի է, ինչ-
պես և գիտեն՝ բողոքն էլ, սպառնալիքն էլ իզուր են։ Հանգամանքներն են այդ-
պիսին։ Մարդն ի վիճակի չէ ըմբռնելու, որ իրադրությունն իր դեմ է, ելք չկա, 
միակ ելքը… 

(Սիմոն). Ես ասում եմ, որ արին պետք ա անեմ... Հըմի էս ա, որ ասում եմ... 
Բոլորը նրա դեմ են. խոսում են, ծիծաղում, լրջանում, փաստեր ու վկաներ 

պահանջում, փսփսում մեկմեկու ականջի՝ խորհրդակցում թաքուն։ Հեղինակը չի 
գրում, թե ինչի մասին է խոսքը։ Դրամայում սա նուրբ կետ է՝ կարճատև լռու-
թյուն է խնդրում։ Հեղինակը, կարծես, հուշում է «միզանսցենը»… մեկը պատի 
տակը քաշեց տանուտերին, ականջումը մի բան փսփսաց, տանուտերն էլ Սի-
մոնին մի կողմ քաշեց՝ «ականջումը փսփսաց»։ Սիմոնն ազատվում է նրա ձեռքից. 

(Սիմոն). Չեմ ուզում։ 
(Տանուտեր). Դե որ չես ուզում, վկաներդ բեր, գործը շարունակում եմ։ 
Սիմոնը կատաղում է, նայում իրեն սառն ու հանգիստ նայող տանուտերին, 

և հաջորդ խոսքում նա հուսահատ է, տոնն ընկած. 
(Սիմոն). Բաս էս ո՞նց պըտի ըլիլ… 
Մարդը վերջնականապես զգում է, որ բոլոր հանգամանքներն իր բողոքի 

դեմ են։ Մարդիկ չեն իր դեմ, այլ միջավայրն՝ իր «ենթամշակութային» նախապա-
շարվածությամբ։ Այդ դիրքից էլ, որպես թե նոր է իմանում՝ ինչ է եղել, խոր հա-
ռաչում է գյուղի մեծահարուստ Պետրոս աղան ու գլուխն օրորում խորհրդավոր. 

(Պետրոս աղա). Գետինը մտեք… Ձեններդ կտրեցեք, անաբուռներ, աննա-
մուսներ... /դառնում է Սիմոնին/ սրան մտիկ, սրան, օղլուշաղի անունը բերել ա, 
գցել գեղամեջ... 

(Սիմոն). Բա սուս կենա՞մ...  
(Պետրոս աղա). Բաս ինչ կանես, որ սուս չես կենալ... 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



100                                                             Հենրիկ Հովհաննիսյան 
                                 

(Սիմոն). Ի՞նչ անե՞մ... արին կանեմ, արի՜ն... 
Սա արդեն սպառնալիք չէ, այլ հուսահատ աղաղակ։ Մարդուն բռնությամբ, 

ծափ ու ծիծաղով մղում են հաշտության ու համբույրի, ձեռքը դնում մի «հինգ 
մանեթ», ու գնա… «Սիմոնն աննկատելի կերպով էնպես թաքուն դուրս եկավ 
դատարանից, որ ոչ ոք չնկատի…»։ Նա բարոյապես սպանված էր մինչ այստեղ 
հասնելը, «վարագույրը» բացվելուց առաջ։ 

Թումանյանն այստեղ և հաջորդ պատմվածքների տարբեր կետերում  
ակամա շոշափում է բեմական խորություններ, մտածել տալիս, թե որտեղ է գոր-
ծում դրաման, տեսանելի՞ թե՞ թաքնված պահերում, և որտե՞ղ է բուն ակունքը, 
որքանո՞վ բնավորություններում և որքանո՞վ նախորդ ու հասունացող հանգա-
մանքներում՝ սա ձևաբանական հարց է և մոտեցնում է ստեղծված դրություն-
ների անլուծելիության գաղափարին։ Իմաստի առումով խնդիրն այլ է՝ գործող 
անձանցից ով ինչպես է կրում վիճակը, տվյալ դեպքում՝ պարտությունը։ 

Կարդում ենք 1907 թվին հրապարակված, գուցե ավելի վաղ գրված «Գրազը» 
պատմվածքը։ Սա պատմողական է մինչև վերջին էջը, դրամատուրգիական է ու 
բեմական։ Սպանություն է տեղի ունեցել. մարդը զոհ է գնացել հանցանքի ճա-
նապարհին, իր հոտը պահպանող հովվի մահակի հարվածով։ Թողնում ենք 
պատմված դեպքը վարագույրի այն կողմում, անցնում վերջին տեսարանին։ 
Սպանվածի հայրը ժամանակ անց եկել է, կանգնել սպանողի՝ չոբան Չատիի 
վրանի մոտ։ «Ի՞նչ ես ուզում, քիրվա», - հարցնում են։ «Չոբան Չատիի վրանն եմ 
ուզում», - պատասխանում են, բերում են ներս։ Չատին հաց է դնում հյուրի 
առաջ։ «Դեսից - դենից խոսեցին, մինչև հացը կերավ, պրծավ։ Երբ որ հացը կե-
րավ պրծավ...»։ Այստեղ մի լռություն կա, հեղինակը ստորակետ է դրել, բայց 
եթե բեմում ենք, այդ լռությունն ենք կրում։ Մարդը պիտի ասի՝ ինչու է եկել, 
բայց հե՞շտ է ասելը. մարդիկ հաց են կիսել։ Իսկ հյուրընկալը որևէ բան կռա-
հու՞մ է։ Նա լուռ է, հեղինակը նույնպես։ Սա ամենանուրբ տեղն է բեմական 
առումով։ Դրությունը գիտակցվում է և ինչպե՞ս է տեսնվելու, ինչպե՞ս է ար-
տասանվելու խոսքը. 

(Չատի). Խեր ըլի, ընչի համար ես եկել, քիրվա։ 
Որքանո՞վ է հեշտ, որքանով դժվար այս հարցի պատասխանը, երբ մարդիկ 

հաց են կիսել։ Պատասխանն արագ չի կարող լինել, և դա միջավայրով, բնավո-
րություններով ու մշակույթով է պայմանավորված։ Դժվարությունը հյուրի հար-
ցական պատասխանից է երևում. 

(Քիրվա). Էստեղ մի քանի շաբաթ առաջ մի քուրդ են սպանե՞լ։ 
(Չատի). Սպանել են։ 
Մարդիկ դեմ-դիմաց են չնախատեսված վիճակում։ Պատասխանն ուղղակի 

է ու բաց, իրականության զուսպ ու չթաքցված գիտակցությամբ, և դրությունը 
կարող է շրջվե՞լ… 

(Քիրվա). Ասում են դու ես սպանել։ 
(Չատի). Դրուստ է։ 
(Քիրվա). Ես նրա հայրն եմ։ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                    Դրամատուրգիականը որպես ներքին սկզբունք Թումանյանի արձակում          101 

Ինչպե՞ս է շարունակվելու այս շփումը։ Ահա բուն դրաման։ Եկողն արդեն 
վճռորոշ քայլ է արել։ Ենթադրվում է անշարժ վիճակ և տոնի փոփոխություն։ 
Դա տեսնվում է տողամիջյան տարածությունում։ Մարդը եկել է վրեժ առնելու, 
թե՞... Եվ ասվում է ամենադժվար խոսքը, ի՞նչ տոնով, թող ընթերցողը /եթե դե-
րասան է կամ բեմադրող/ կռահի։ Մարդն իր ասելիքը որոշած է եկել։ Դա 
տեսնվելու է իր պահվածքից, լսվել է տոնի զսպվածության մեջ. 

(Քիրվա). Եկել եմ, որ նրա արինը քեզ հալալ անեմ։ 
Ասվեց հիմնական ու ամենադժվար խոսքը։ Դրության ռեգիստրը փոխված 

է, շարունակությունը և տոնայնությունը նույնպես փոխվում է. հյուրը բարձրաց-
նում է ձայնը. 

(Քիրվա). Դու նրան ճամփին չես սպանել, ոչխարումը չես սպանել, իր տա-
նը չես սպանել... Քանի՞ անգամ ասի՝ այ որդի, ձեռը վեր կալ էդ հարամ ճամ-
փից, հեռու կաց ընկերներից. ուրիշները քեզ համար չեն աշխատել... ինձ չլսեց։ 
/Դադար/։ Երևի էդպես մահը մոտեցել էր... 

…ասավ քուրդն ու գլուխը կախ արավ, լռեց, - շարունակում է հեղինակը։ 
Լռություններում այստեղ շատ ավելին է ասված, քան խոսքերում։ Սրան կասենք 
դրամատուրգիական ու բեմական լռություն, խոսք լռության մեջ, երբ հանգույցը 
լուծված չէ։ Հեղինակն այստեղ հիշեցնում է տոնի բարձրացումը՝ «բացականչեց 
ծերունին». 

(Քիրվա). Արինը քեզ հալալ… միայն մայրը... գիտես էլի, մայր է... չի 
հանգստանում... 

Մարդիկ ձգտում են հաղթահարել դրությունը, որում հայտվել են իրենց 
կամքից անկախ։ Նրանք բաժանվում են հաշտության նշաններով. երկու խոսք 
ու մի ոչխար։ Սա՝ արևելքի մարդու բարոյական պատասխանի ձևն է։ 

(Քիրվա). Դե, մնաս բարով, զավակս։ 
(Չատի). Գնաս բարով, քիրվա։ 
Դժվար է գտնել նման քավություն (կատարսիս) եվրոպական դրամայի 

պատմության մեջ։ Կողմերը վեր են կանգնած իրենց վիճակված դությունից և 
հանգում են, եթե սանսկրիտյան դրամային նայենք, ինքնադարձ հայեցման։ 
Իսկ եթե դրամայի հեգելյան տեսությանը դիմենք, ասելու ենք՝ սուբյեկտիվ 
կամքն ու հանգամանքները հավասարակշռում են միմյանց։ Սա դրամայի ներ-
քին սկզբունքն է ու կողմնորոշիչը։ Դրամատուրգիա ասվածը սյուժետային կա-
ռուցվածքը չէ (ինչպես ընդունված է կարծել), այլ գործող անձանց դիրքային վի-
ճակը առաջին դեմքով, ներկա ժամանակում և շարժման հեռանկարում։   

 
Եզրակացություն 
Այսպիսով՝ երիտասարդ Հովհաննես Թումանյանն իր երեք՝ «Սովի ժամա-

նակից», «Աղքատի պատիվը» և «Գրազը», պատմվածքներում հանգել է դրամա-
տուրգիական ձևին։ «Սովի ժամանակից» պատմվածքն ընդունում ենք որպես 
սկսվող ու ավարտվող դրամա իրադրության պարադոքսային ու հարցական շա-
րունակելիությամբ՝ տարբեր իր ժամանակի՝ 19-րդ դարավերջի դրամայից։ «Աղ-
քատի պատիվը» և «Գրազը» պատմվածքներն ընդունում ենք որպես դրամա-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



102                                                             Հենրիկ Հովհաննիսյան 
                                 
տուրգիական ավարտակետեր իրենց ներքին ամբողջականությամբ, որտեղ ան-
ձինք ոչ թե ներկայացնում են պատումով, այլ ներկայանում դրամատիկորեն 
ընտրված խոսքով ու լռություններով։ Իսկ բուն դիպվածն առավելապես թիկուն-
քում է. «վարագույրը» բացվելուց առաջ ավելին է տեղի ունենում, քան ներկա 
պահին։ Ներկան տեղի է ունենում անցյալով, և սա բեմականության ամենա-
գլխավոր պայմանն է, ընթերցվում է անգամ ամենակարճ խոսքում, ընկալվում 
լռություններում, որ առանց հեղինակի հիշեցման, տեսնվում է որպես բեմական 
պատկեր՝ միզանսցեն։ 

       
Գրականություն 

1. Թումանյան Հ. Երկերի ժողովածու, հ. 3. Երևան, «Հայաստան» հրատ., 1969, 
439 էջ։ 

2. Թումանյան Հ. Երկերի ժողովածու, հ. 4. Երևան, «Հայաստան» հրատ., 1969, 
487 էջ։ 

3. Ինճիկյան Ա. Հովհաննես Թումանյան. Երևան, ՀՍՍՀ ԳԱ հրատ., 1969, 
595 էջ։ 

4. Հարությունյան Բ. XIX-XX դարերի հայ թատրոնի տարեգրություն, հ. 1, ՀՍՍՀ 
ԳԱ հրատ., 1980, 611 էջ։ 

5. Զորյան Ս. Հուշերի գիրք. Երևան, «Հայպետրատ», 1958, 347 էջ։ 
6. Выгодский Л. Психология искусства. Москва, «Искусство», 1968, 576 с.  
7. Гегель Г.–Ф. Эстетика, Том третий. Москва, «Искусство», 1971, 621 с. 

 
References 

1. Tumanyan H. Collected Works, Vol. 3. Yerevan, “Hayastan” Publishing House, 
1969, 439 p. (In Armenian). 

2. Tumanyan H. Collected Works, Vol. 4. Yerevan, “Hayastan” Publishing House, 
1969, 487 p. (In Armenian). 

3. Inchikyan A. Hovhannes Tumanyan. Yerevan, Publishing House of the Academy of 
Sciences of the Armenian SSR, 1969, 595 p. (In Armenian). 

4. Harutyunyan B. Chronicle of Armenian Theatre of the 19th–20th Centuries, Vol. 1. 
Yerevan, Publishing House of the Academy of Sciences of the Armenian SSR, 1980, 611 p. (In 
Armenian). 

5. Zoryan S. Book of Memoirs. Yerevan, “Haypetrat” Publishing House, 1958, 347 p. 
(In Armenian). 

6. Vygotsky L. Psychology of Art. Moscow, Iskusstvo, 1968, 576 p. (In Russian). 
7. Hegel G. W. F. Aesthetics, Vol. 3. Moscow, Iskusstvo, 1971, 621 p. (In Russian). 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                    Դրամատուրգիականը որպես ներքին սկզբունք Թումանյանի արձակում          103 

ДРАМАТУРГИЧЕСКОЕ КАК ВНУТРЕННИЙ ПРИНЦИП  
В ПРОЗЕ ТУМАНЯНА 

 
ГЕНРИК ОГАНИСЯН* 

 
Для цитирования: Оганисян, Генрик. “Драматургическое как внутренний принцип в прозе Ту-
маняна”. Искусствоведческий журнал, N 1 (2025): 90-104. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-90 
 

Драматургическая форма – это упорядоченность воспроизводимых ситуа-
ций и слова в художественной прозе, которая приводит к драматизму, в отдель-
ных случаях – к драме, независимо от объема текста и принятого сценического 
условного промежутка времени. Принципом является изображаемая ситуация 
при активном присутствии предполагаемых личностей, в грамматически настоя-
щем времени, от первого лица («я …аю») и в перспективе движения. Эстетичес-
ким критерием является сценичность, подталкивающая читателя на сцену для 
принятия там литературного текста с позиции как зрителя, так и исполнителя. С 
этим чувством пришел молодой Ованнес Туманян к драматургической форме в 
своих трех рассказах: «Со времени голода», «Честь нищего», «Пари».  

Первый рассказ мы воспринимаем как имеющую начало и конец драму с 
парадоксальным и сомнительным продолжением, отличную от драмы своего 
времени – конца 19-го века. Остальные воспринимаем как драматургические 
финишные пункты своей внутренней цельностью, где личности представляются 
не посредством повествования, а драматически выбранным словом и мол-
чаниями. А само происшествие преимущественно уже позади: до того, как под-
нимется «занавес», происходит гораздо большее, чем в настоящий момент. 

Настоящее вершится прошедшим, и это – самое главное условие сце-
ничности, прочитывается даже в коротком слове, воспринимается в молчаниях, 
без напоминания автора видится как сценический образ, мизансцена. 

Ключевые слова: прошлое, пауза, драматизм, положение, молчание, 
слово, присутствие. 
 

* Заведующий отделом театра Института искусств НАН РА, член-корреспондент  
НАН РА, заслуженный деятель науки РА, доктор искусствоведения, профессор, 
henrikhovhannisyan1936@gmail.com, статья представлена 20.02.2025, рецензирована 
10.04.2025, принята к публикации 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



104                                                             Հենրիկ Հովհաննիսյան 
                                 

THE DRAMATURGICAL AS AN INNER PRINCIPLE  
IN TUMANYAN’S PROSE 

 
HENRIK HOVHANNISYAN* 

 

For citation: Hovhannisyan, Henrik. “The Dramaturgical as an Inner Principle in Tumanyan’s Prose”, 
Journal of Art Studies, N 1 (2025): 90-104. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-90 
 

A dramaturgical form is the orderliness of reproducible situations and words in 
art prose, which leads to dramatism, in individual cases – to drama, irrespective of 
the volume of the text and the accepted conditional lapse of time on the stage. The 
principle here is the depicted situation with the active presence of alleged persons in 
the grammatically present tense, from the first person (“I … do”), and in the 
movement perspective. The aesthetic criterion is staginess pushing the reader to the 
stage to accept the literary text there from the position of both the viewer and the 
performer. It was with this very feeling that young Hovhannes Tumanyan came to 
the dramaturgical form in three of his stories: “From the Time of Famine”, “The 
Honor of a Beggar”, “The Bet”. 

 The first story is perceived by us as a drama having its beginning and ending 
with paradoxical and questionable continuation differing from the drama of its time 
– the end of the XIX century. We perceive the others as dramaturgical final points 
by their inner integrity, where individuals are presented through a dramatically 
chosen word or silences, rather than through narration. The incident itself is 
predominantly behind: much more takes place prior to the “curtain” rise than at the 
present moment.  

The present is accomplished by the past, and it is the most important condition 
of staginess, read in a short word even, perceived in silences, seen without the 
author’s reminder as a stage image, a mise en scene.  

Key words: past, pause, dramatism, situation, silence, word, presence.  
 
 

* Head of the Department of theatre of the NAS RA Institute of Arts, Corresponding 
Member of the NAS RA, Honored Science Worker RA, Doctor of Sciences (Arts), Professor, 
henrikhovhannisyan1936@gmail.com. The article was submitted on 20.02.2025, reviewed on 
10.04.2025, accepted for publication on 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



 

ՀՏԴ: 929:37(479.25)Խան-Մասեհյան+93(=919.81)(55)+792 
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-105 

 
ՀՈՎՀԱՆՆԵՍ ԽԱՆ-ՄԱՍԵՀՅԱՆԸ՝ ՄԱՆԿԱՎԱՐԺ,  

ՀՐԱՊԱՐԱԿԱԽՈՍ ԵՎ ԹԱՏԵՐԱԿԱՆ ԳՈՐԾԻՉ 
 

ԱՆԱՀԻՏ ՉԹՅԱՆ* 
 

Հղման համար. Չթյան, Անահիտ: «Հովհաննես Խան-Մասեհյանը՝ մանկավարժ, հրապարակա-
խոս և թատերական գործիչ»: Արվեստագիտական հանդես, N 1 (2025): 105-120. DOI: 10.54503/ 
2579-2830-2025.1(13)-105 

 
XIX դարավերջին Կովկասից եկող գաղափարական հոսանքների ներգործությունն 

Իրանի հայ համայնքի հասարակական կյանքում ուժգնության մի նոր ալիք ստացավ: 
Զարգացման ներքին օրինաչափություններից բացի, այս ընթացքը պայմանավորվեց 
նաև քաղաքական պարտքի բարձր գիտակցության և խորը գիտելիքների տեր անձնա-
վորությունների շնորհիվ: Նրանցից մեկը Հովհաննես Խան-Մասեհյանն էր: Երիտասարդ 
տարիներին լինելով Թեհրանի Հայկազյան դպրոցի տնօրեն, նա իրականացրեց մի շարք 
բարեփոխումներ, որոնք միտված էին մասնագիտական համակողմանի գիտելիքներ 
ունեցող ուսուցչական կազմ պատրաստելու խնդրին: Միաժամանակ, առաջնորդվելով 
հայաստանյան դպրոցների ծրագրերով, Մասեհյանը նախկին` Կոստանդնուպոլսի գրա-
բար-արևմտահայերենով դասագրքերը փոխարինեց արևելահայ գրական լեզվով գրված-
ներով: Սրանք փոփոխություններ էին, որոնք իրենց անմիջական անդրադարձն ունեցան 
նաև շրջանավարտների ուժերով դպրոցում սկիզբ առնող թատերական շարժման վրա: 
Անցնելով արևելահայ գրական լեզվին՝ համայնքի հայ թատրոնը նույնպես ընթացավ հա-
յաստանյան թատրոնի ուղիով, որպես հիմք ընդունելով ռեժիսորական բեմարվեստի 
սկզբունքները: Ավելին. Հայկազյան դպրոցում պարսկերենով տրվող մոլիերյան կատա-
կերգությունները` Հովհաննես Մասեհյանի թարգմանությամբ, իրենց արտացոլումն ունե-
ցան նաև Իրանում ծավալվող ազգային թատերական շարժման վրա: Արևելահայերենն, 
այսպիսով, ամրագրելով դպրոցում, Մասեհյանը դուրս եկավ դրա սահմաններից, 1891 
թվականին հիմնելով համայնքի առաջին` «Շավիղ» պարբերականը: Իր գոյության երեք 
տարիների ընթացքում շաբաթաթերթը, ընդգրկելով հասարակական կյանքի գրեթե բո-
լոր ոլորտները, նպաստեց, որպեսզի Իրանի հայ համայնքի զարգացման հետագա ըն-
թացքը վերջնականապես պայմանավորվեր արևելահայ իրականության հետ: 

Այսպիսով, Հովհաննես Խան-Մասեհյանի բարեփոխումները կրթության և թատրո-
նի ոլորտներից բացի, հեղափոխական նշանակություն ունեցան նաև Իրանի հայ հա-
մայնքի հասարակական կյանքի համար, ընդհանրապես, որոշ առումով նախանշելով 
նաև զարգացման բոլորովին նոր հեռանկարներ Սփյուռքի թատերական շարժման հե-
տագա ընթացքի համար:  

Բանալի բառեր՝ Կովկաս, գաղափարական, բարեփոխումներ, կրթություն, թատ-
րոն, դպրոց, ներկայացում: 

 
Ներածություն 
XIX դարավերջին իրանահայ հասարակական և մշակութային կյանքում կա-

* ՀՀ ԳԱԱ արվեստի ինստիտուտի սփյուռքահայ արվեստի և միջազգային կապերի 
բաժնի ավագ գիտաշխատող, արվեստագիտության թեկնածու, anahit.anahit.art@gmail.com, 
հոդվածը ներկայացնելու օրը՝ 10.01.2025, գրախոսելու օրը՝ 10.03.2025, տպագրության ըն-
դունելու օրը՝ 10.06.2025: 

 

                                                 



106   Հովհաննես Խան-Մասեհյանը՝ մանկավարժ, հրապարակախոս և թատերական գործիչ                        
                                 
յացան տեղաշարժեր, որոնք, զարգացման իրենց ներքին օրինաչափություննե-
րից բացի, պայմանավորվեցին նաև Կովկասից եկող գաղափարական հզոր 
ներգործությամբ: 

Ասպարեզ իջան խորը գիտելիքների և քաղաքական պարտքի բարձր գի-
տակցության տեր անձնավորություններ, որոնք նույնպես իրենց ավանդն ունե-
ցան իրանահայ համայնքում արևելահայ գրականության, լեզվի և մշակույթի 
տարբեր ասպարեզների ձեռքբերումների տարածման գործում: 

 
Հովհաննես Խան-Մասեհյանը` Թեհրանի հայկազյան դպրոցի տնօրեն 
Հովհաննես Խան-Մասեհյանը (1864-1931), վարելով Թեհրանի Հայկազյան 

դպրոցի տնօրենի պաշտոնը, ձեռնամուխ եղավ նաև արևելահայ միտվածություն 
ունեցող բարեփոխումների իրականացմանը նախ դպրոցում, այնուհետև՝ ամ-
բողջ համայնքում: 

Մասեհյանի մուտքը կրթության ասպարեզ անսպասելի էր ոչ միայն շրջա-
պատի, այլև ի՛ր իսկ համար: «90-ական թթ. Թեհրանում տեղի են ունենում ար-
տակարգ երևույթներ, - գրեց այն տարիներին Մասեհյանի ստեղծագործության 
գիտակ, թատերական և հասարակական գործիչ Գևորգ Դարֆին1, - քսանութ 
տարեկան մի երիտասարդ հրավիրվում է ղեկավարելու Հայկազյան դպրոցը» [2]: 

Բոլորովին փակ, իր կանոններով ապրող մի հաստատության, որի համար 
դրսից հրավիրված մասնագետի հայտնվելն արդեն մեծ ցնցում էր: Դպրոցն այն 
ժամանակ, ուսումնական մյուս կառույցների նման, իրենից ներկայացնում էր 
համայնքի հասարակական կյանքի բոլոր, այդ թվում՝ նաև արատավոր կողմերի 
յուրօրինակ մի բյուրեղացում: Դասավանդումը գտնվում էր թերի գիտելիքների 
տեր, սակայն ազդեցիկ դիրք ունեցող մարդկանց՝ հոգաբարձուների ձեռքերում: 
Նյութական աղբյուրներից զուրկ կրթական համակարգը ենթարկվում էր նրանց 
քմահաճույքներին և կամքին: Կամայականորեն էին լուծվում նաև դպրոցում 
ծառացած խնդիրները, թեև հոգաբարձուների շրջանում կային նաև իրենց 
գործը բարեխղճորեն կատարող մարդիկ: Այսուհանդերձ, նրանց գերակշռող 
մասը պահպանողական հայացքների տեր անձնավորություններ էին, և ցանկա-
ցած փոփոխություն հակացուցված էր կրթության և, առհասարակ, կեցության 
մասին իրենց ունեցած պատկերացումներին: Սա, անշուշտ, անմիջականորեն 
անդրադառնում էր ուսուցչական կազմի աշխատանքներին, կասեցնելով դասա-
վանդման արդի եղանակներին անցնելու ամեն մի փորձ: «Առաջադեմ դասա-
տուներից շատերը՝ որոնք գաղափարական մոտեցում ունեին դեպի ազգային 
դպրոցները, - գրում է Գևորգ Դարֆին, - չկարողանալով հանդուրժել Հոգաբար-
ձության աղայական կամայականություններին՝ տարին չլրացած թողնում էին 
դպրոցը, կամ պարզապես հեռացվում էին» [2]:  

Որպես արդյունք՝ Հայկազյան դպրոցում գոյացավ առաջադիմական և 
պահպանողական ուժերի մի հակամարտություն, որը լուծելու առաքելությունը 

1 Գևորգ Դարֆիի (1907-1964) մասին տե՛ս մեր հոդվածում [28]: 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                   Անահիտ Չթյան                                                     107 

վիճակվեց Հովհաննես Խան-Մասեհյանին: 
Մասեհյանն այդ ժամանակ արդեն պետական պաշտոններ վարելու փորձ 

ուներ և, գիտելիքներից բացի, իր համեստ և քաղցրաբարո բնավորության շնոր-
հիվ, դարձել էր երիտասարդների սիրելին: Նրանց պահանջով էլ 1888 թվա-
կանին Հովհաննես Մասեհյանը նշանակվեց Հայկազյան դպրոցի տնօրեն, իսկ 
1892-ից նա միաժամանակ Հոգաբարձության նախագահն էր, դպրոցի տեսուչը 
և պարսկերեն ու ֆրանսերեն լեզուների դասատու [2]2, հասնելով, այսպիսով, 
լիիրավ ղեկավարության: Սա դարձավ յուրօրինակ սկիզբն ամբողջ մի հեղա-
շրջման [2], որը, կրթականից բացի, անդրադարձավ նաև դպրոցում սկզբնա-
վորվող թատերական շարժման վրա՝ հետագայում ընդգրկելով համայնքի մշա-
կութային և հոգևոր կյանքն ընդհանրապես:  

 
Բարեփոխումներ` կրթության ասպարեզում 
Կրթական բարեփոխումներն իրականացվում էին որոշակի ծրագրով՝ 

որպես առաջնահերթ խնդիր դիտարկելով մասնագիտական խոր գիտելիքներ 
ունեցող ուսուցչական կազմ պատրաստելու անհրաժեշտությունը: Չունենալով 
պատրաստված թեկնածուներ, Մասեհյանը դպրոցի իսկ ներսում գտավ ապա-
գա ուսուցիչների՝ աչքի ընկնող շրջանավարտների համար ստեղծելով արտա-
սահմանում ուսումը շարունակելու հնարավորություն: Ուշագրավ փաստ է, որ 
հայ մտավորականներից շատերն աշխատելով դպրոցում, ունեցել են այդ քայլին 
դիմելու նույն շարժառիթները և իրենց գործունեության արմատական հարցե-
րում առաջնորդվել գրեթե նույն գաղափարներով: Այսպես, Խաչատուր Աբով-
յանը 1834-ին մշակած իր ծրագրում նշում է, որ իր նախատեսած երեք կարգի 
դպրոցների «ընդունակ աշակերտներն ուղարկվելու էին Եվրոպայի և Ռուսաս-
տանի բարձրագույն ուսումնական հաստատություններ» [25, էջ 33]: Հովհաննես 
Մասեհյանն այս գաղափարին տալով կոնկրետ լուծումներ, «հոգաբարձության 
ժողովներից մեկում որոշում է ընդունել տալիս, որ «Հայկազյան» դպրոցի շրջա-
նավարտներից մի քանիսին «Ուսումնասիրաց ընկերության» ծախսերով ուղար-
կեն բարձրագույն ուսման՝ Իրան վերադառնալու և դպրոցում աշխատելու 
պայմանով: Այսպես, շրջանավարտներ Կարապետ և Մելքոն Վարդանյանները 
ուղարկվում են Փարիզ և ընդունվում «Մուրադ-Ռաֆայելյան» դպրոցը, իսկ 
Ալեքսան Ֆերանդյանը՝ Մոսկվայի «Լազարյան» ճեմարանը: Նույն պայմանով 
շրջանավարտ Հովհաննես Վարդանյանին գործուղում են Շվեյցարիա՝ ուսանելու 
համար» [14]:  

Դատելով Հայկազյան դպրոցի ավելի ուշ շրջանի՝ 1910-20-ական թվական-
ների ուսուցչական կազմից, Մասեհյանին հաջողվեց այս հարցին տալ սկզբուն-
քային լուծում: Այդ տարիներին դպրոցում դասավանդում էին իրենց գործին ոչ 

2 Մեկ այլ աղբյուրի համաձայն, Մասեհյանը «դասավանդել է հայոց լեզու և գրակա-
նություն, պարսկերեն, թվաբանություն, պատմություն, աշխարհագրություն, ֆրանսերեն 
և այլ առարկաներ» [14]: 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



108   Հովհաննես Խան-Մասեհյանը՝ մանկավարժ, հրապարակախոս և թատերական գործիչ                        
                                 
թե պարզապես գիտակ, այլ հայագիտության այնպիսի երախտավորներ, ինչպի-
սիք էին Հրաչյա Աճառյանը (1876-1953), Նիկոլ Աղբալյանը (1873-1947), Գաս-
պար Իփեկյանը (1883-1952) և այլք: 

Բարեփոխումների հաջորդ կետը վերաբերում էր ուսումնական ծրագրին և 
դասագրքերին: Մասեհյանը, ուղղակիորեն առաջնորդվելով կովկասահայ 
դպրոցների ծրագրերով, նախկին՝ Կոստանդնուպոլսի գրաբար-արևմտահայե-
րենով գրված դասագրքերը փոխարինեց արևելահայերենով [14]: Սա, իրո՛ք, 
հեղափոխական քայլ էր, և Հովհաննես Մասեհյանը, այս հարցում ևս, գրեթե 
նույնությամբ ընթանալով Խաչատուր Աբովյանի ճանապարհով, ունեցավ նույն՝ 
վերափոխիչ դերն Իրանի հայ համայնքում: Ըստ Աբովյանի մանկավարժական 
ըմբռնումների՝ ուսուցումը պետք է տարվեր «ո՛չ թե սխոլաստիկ օրենքներով ու 
մեռած լեզվով, այլ կենդանի խոսքով, զննական միջոցներով» [25, էջ 33]: Ելնե-
լով, հավանաբար, նաև այս դրույթից, նա ծավալեց «աշխարհաբարը ժամա-
նակի պահանջներին համապատասխան մշակելու մեծ աշխատանք» [25, 
էջ 33]:  

 
Կրթական բարեփոխումները և դպրոցում ձևավորվող թատերական 

շարժումը  
Հովհաննես Խան-Մասեհյանն, իր հերթին, արևելահայերենն ընդունելով 

որպես խոսակցական և գրական լեզվի հիմք, մշակույթի և, հատկապես, գրա-
կանության և թատրոնի համար ստեղծեց զարգացման բոլորովին նոր հե-
ռանկարներ: 

Հատկապես թատրոնի, որովհետև համայնքի թատերական շարժումը ձևա-
վորվում էր Հայկազյան դպրոցում, և դրա տնօրենը՝ Շեքսպիրի ապագա թարգ-
մանիչը, չէր կարող անմասն մնալ հասարակության և անձամբ ի՛ր համար կա-
րևոր այդ երևույթին: Ավելին, ըստ Կարո Գևորգյանի, Հովհաննես Մասեհյանը 
կանգնած է Հայկազյան դպրոցի շրջանավարտների ուժերով դպրոցում սկիզբ 
առնող թատերական շարժման ակունքներում: «Ամենուն տարեգրքից» տեղե-
կանում ենք, որ «1875–80-ական թվականներին, խումբ մը թատերասեր երիտա-
սարդներ՝ Վահան և Մեսրոպ Մեսրոպյաններ, Ավետիս խան Ղարաբեկյան, 
Հովհաննես խան Մասեհյան և ուրիշներ, Թեհրանի Հայկազյան դպրոցը ավար-
տելե հետո, իրենց շուրջը ստեղծած են թատերական շարժում մը, որ հետա-
գային ևս շարունակված է, պարագայական ընդմիջումներով» [20, էջ 430]:  

Եթե որպես մանկավարժ, Մասեհյանն արևմտահայերենով, Կոստադնու-
պոլսում տպագրված դասագրքերը փոխարինեց արևելահայերենով, ապա, 
որպես թատերական գործիչ՝ Իրանի հայ բեմական շարժումն, ի հակակշիռ 
Կոստանդնուպոլսի դերասանական՝ Նիկոլ Աղբալյանի բնորոշմամբ՝«սայրասուր 
փառասիրությունների» [21, էջ 10]3 թատրոնի, ուղղորդեց ռեժիսորականի հու-
նով, այս հարցում էլ հետևելով արևելահայ բեմարվեստի օրինակին: Որպես 

3 Այս մասին տե՛ս մեր հոդվածում [29]: 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                   Անահիտ Չթյան                                                     109 

արդյունք՝ համայնքի թատրոնը, չբավարարվելով պատմական ողբերգություն-
ների բեմադրություններով, համեմատաբար կարճ ժամանակահատվածում 
հաղթահարելով սկզբնական շրջանին բնորոշ դժվարությունները, ընթացավ իր 
ժամանակի թատերական շարժմանը համաքայլ հունով: 1909–20-ական թվա-
կաններին Հայկազյան դպրոցի թատերական խմբակի խաղացանկում ընդ-
գրկվեցին եվրոպական և ազգային դրամատուրգիայի արդիական պիեսներ: 
Բեմադրվեցին Հենրիկ Իբսենի «Դոկտոր Շտոկմանը»՝ առաջին ներկայացումից 
(1883) մոտ 30 տարի անց (1909–1912-ական թվականներ), Գաբրիել Սունդուկ-
յանի «Պեպոն», Հակոբ Պարոնյանի «Մեծապատիվ մուրացկանները» և այլ 
գործեր: Դոկտոր Շտոկմանի դերակատարն էր Նիկոլ Աղբալյանը: Նրա «գրա-
կան, բանասիրական և գրադատական կարողությանց մասին շատ բան գրված 
է մինչև այսօր, - նշում է Կարո Գևորգյանը, - բայց ոչ ոք անդրադարձած է նաև 
անոր դերասանական շնորհներուն: Հաջող խաղարկությամբ մը բեմ եկած է ան 
«Դոկտոր Շտոկման»ի մեջ, վերցնելով նույն ինքն Շտոկմոնի դերը և այդ առ-
թիվ… ածիլելով նաև իր մորուքը» [21, էջ 431-432]: Հակոբ Պարոնյանի «Մեծա-
պատիվ մուրացկանները» ներկայացվեց Գասպար Իփեկյանի բեմադրությամբ 
և Հրաչյա Աճառյանի մասնակցությամբ գլխավոր՝ Մանուկ աղայի դերում4: 
Աճառյանն այնքան հաջող մարմնավորեց Կոստանդնուպոլսից իրեն ծանոթ կեր-
պարը, որ 1920-ին հրավիրվեց Թավրիզ՝ Մկրտիչ Թաշճյանի բեմադրությանը 
նույն դերով հանդես գալու համար [8]: Ուշագրավ է, որ Նիկոլ Աղբալյանը և 
Գասպար Իփեկյանը, տեղափոխվելով Բեյրութ, իրենց մանկավարժական գոր-
ծունեությանը զուգահեռ, Համազգայինի Հայ ճեմարանում ձևավորվող թատե-
րական շարժումն ուղղորդեցին նույն՝ ռեժիսորականի հունով: Պատահական չէ, 
որ Իրանի և Լիբանանի հայ թատրոններն ունեն զարգացման ընթացքի որոշ 
ընդհանրություններ: Ավելին. 1960-ականներին, Բեյրութի Համազգայինի «Գաս-
պար Իփեկյան» թատերախումբը գրավեց Իրանի հայ թատրոնի մենաշնորհը, 
և, ըստ Անդրանիկ Սարյանի, համայնքում «աչքը Բեյրութի ճամբին» [4] պահած, 
սպասում էին տեղի թատերական կյանքի աշխուժացմանը: Ռեալիստական 
ոճական ուղղվածություն ունեցող բեյրութահայ թատրոնում նույնպես կայացան 
ռեժիսորական փայլուն անհատականություններ, որոնք հետագայում դարձան 
ոչ միայն Լիբանանի, այլև ամբողջ հայ Սփյուռքի բեմարվեստի խոշոր գործիչ-
ներ. Ժորժ Սարգիսյան, Վարուժան Խտըշյան, Պերճ Ֆազլյան, Օննիկ Գան-
թարճյան, Ժիրայր Ավետիսյան և ուրիշներ:    

4 Հրաչյա Աճառյանը Կոստանդնուպոլսի Կեդրոնական վարժարանում եղել է Հակոբ 
Պարոնյանի աշակերտը, Գասպար Իփեկյանի եղբոր՝ Արմեն Արմենյանի (Իփեկյանի) 
հետ սովորել նույն դասարանում: Արմեն Արմենյանն իր հուշերում գրում է, որ աշա-
կերտները հաճախ են տեսել Հ. Պարոնյանին Գում-Գափուի սրճարաններից մեկում, որը 
լուռ հետևում էր «մանր առևտրականների, արհեստավորների և «Մանուկ աղայի» նման 
«ազգայինճի»-ների առանձին կամ ընդհանուր խոսակցությունը՝ օրվա «ազգային գործե-
րու» և կամ ընտանեկան սկանդալների և այլ դեպքերի մասին» [19, էջ 8-9; 18, էջ 75-76; 
20, էջ 432]: 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



110   Հովհաննես Խան-Մասեհյանը՝ մանկավարժ, հրապարակախոս և թատերական գործիչ                        
                                 

Հետագա տարիներին, ռուսահայ կողմնորոշում ունեցող թատերական այլ 
գործիչների շնորհիվ (Մկրտիչ Թաշճյան, Եփրատ Բարոյան, Մանուէլ Մարութ-
յան, Արամայիս Աղամալյան և այլք) ռեժիսորական թատրոնի հիմունքները 
վերջնականապես հաստատվեցին որպես Իրանի հայ համայնքի բեմարվեստի 
գերակայող գեղագիտական ուղղություն:  

Իրականացնելով, այսպիսով, հիմնարար փոփոխություններ՝ Հայկազյանի 
երիտասարդ տնօրենի ուշադրությունից չվրիպեց նաև աշակերտների ֆիզիկա-
կան դաստիարակության խնդիրը: Նա առաջինն էր համայնքում, որը մարմնա-
մարզությունը, որպես առարկա, ընդգրկեց դպրոցի ծրագրում, ինքն էլ անձամբ 
հայթայթեց պարապմունքներին անհրաժեշտ գործիքները [3]: 

 
Պահպանողական ուժերն ընդդեմ բարեփոխումների 
Այսպիսով, Հովհաննես Մասեհյանի գալով, Հայկազյան դպրոցում ծավալ-

վեց ակտիվ գործունեություն, որն, անշուշտ, չէր կարող չանհանգստացնել նրա 
հակառակորդներին: Առանձնապես ցավոտ ընկալվեց ուսուցչական նոր կազմ 
հավաքագրելու փորձը: «Մենք ֆանգիմը-հաբներ և օյինբազներ չենք ուզում, - 
հայտարարեցին նրանք, - սրանք մեր երեխաներին գլխից հանում են, մենք խե-
լոք ու հնազարդ վարժապետներ ենք ուզում» [3]: 

Վերափոխումներն, իրոք, հասան «վտանգավոր» սահմանագծի: Անհնա-
զանդ ուսուցիչները կաճեցնեին նաև անհնազանդ աշակերտների, իսկ դա, ան-
կարող միջակությունների համար, արհավիրքից էլ սարսափելի է: Հենրիխ Մա-
նի վարժապետ Ունրատի նման, նրանք նույնպես «ոգու ամեն մի անհնազանդ 
շարժում» [30, էջ 145] ընկալում էին որպես կործանման սկիզբ: Անհրաժեշտ էր 
դիմել որոշակի քայլերի, և, երեկվա կողմնակի դիտողներն անցան հարձակ-
ման: Գործի դրվեցին նման դեպքերում կիրառվող բոլոր միջոցները. դավադրու-
թյուն, բամբասանք, չխորշեցին վարկաբեկելու ամոթաբեր փորձերից նույնպես 
[2]: Խավարամիտների և ազատամիտների, հին ու նոր սերունդների միջև 
սկիզբ առավ մի պայքար, որը վերաճելով թեժ կռիվների՝ դարձավ Հասարակա-
կան Ընդհանուր Ժողովի քննարկման առարկա (1894) [3]: Ժողովը որոշեց վերջ 
տալ խռովություններին: Սակայն հակասություններն այնքան էին խորացել, որ 
որոշումով ոչ միայն ոչինչ չլուծվեց, այլև ավելի սրվեց՝ խավարամիտների ձեռ-
նարկած շատ ավելի վճռական քայլերի պատճառով: Նրանք Դովլաթ թաղամա-
սում հիմնեցին նոր մասնավոր դպրոց և ֆինանսական միջոցներն էլ, համապա-
տասխանաբար, ուղղվեցին բոլոր տեսակետներից «օրինավոր» այս հաստա-
տությանը: Հայկազյան դպրոցն, այսպիսով, զրկվելով առանց այն էլ սուղ միջոց-
ներից, կանգնեց նյութական օժանդակության նոր աղբյուրներ փնտրելու փաս-
տի առջև: Այս իրավիճակում թատրոնը, ինչպես միշտ, ստանձնեց իր հիմնա-
կան՝ ուսումնական գործընթացին սատար կանգնելու առաքելությունը. «մինչև 
1920-ական թվականները, - գրում է թատրոնի պատմաբան Արսեն Մամյանը, - 
իրանահայ բոլոր շրջաններում թատերաբեմը եղել է դպրոցին նյութապես զորա-
վիգ հանդիսացող ազդակ և նկատի չի առնվել իբրև առանձնակի մարզ» [10]: 
Նշենք, որ Իրանի հայ համայնքում դպրոցի և թատրոնի առնչությունները դար-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                   Անահիտ Չթյան                                                     111 

ձան փոխադարձ, և քիչ չեն այն դեպքերը, երբ դպրոցն ինքն էր հոգում թատ-
րոնի կարիքները5:  

 
Հյուրախաղային ներկայացումները` որպես բարեփոխումներին սատա-

րելու կարևոր գործոն 
Թեհրանի Ուսումնասիրաց Ընկերությունն6 այն օղակն էր, որը կարգա-

վորում և ղեկավարում էր այս երկու կառույցների ընդհանուր ընթացքը: Հով-
հաննես Մասեհյանն ի պաշտոնե մասնակցել և ղեկավարել է դրա աշխա-
տանքները: Վարելով Ընկերության ժողովներից մեկը՝ նա հանդես է եկել թիֆ-
լիսահայ դերասաններ Փառանձեմի և Գևորգ Աբրահամյանի հյուրախաղերի ֆի-
նանսական հաշվետվությամբ (1889): Առաջին պրոֆեսիոնալ դերասանների 
այցն իրանահայ համայնք դիտարկվել է նախ որպես դպրոցին նյութապես 
օգնելու գործոն: Հյուրախաղերից ստացված հասույթի` 6080 ռուբլու շնորհիվ էլ, 
Ընկերության մյուս ձեռնարկներից կազմված գումարի հետ միասին, Հայկազ-
յան դպրոցը կարողացավ դիմակայել հակառակորդների հարվածին: 1898 թվա-
կանին, Հովհաննես Մասեհյանի նախաձեռնությամբ, Հայկազյան դպրոցի նոր 
մասնաշենքի համար հողամաս է գնվում, ինքն էլ «հանձն է առնում շենքի կա-
ռուցման գլխավոր ու ծանր պատասխանատվությունը» [3]: Ուսումնասիրաց Միու-
թյան նախաձեռնությամբ դպրոցն ունեցավ նաև իր թատերասրահը [20, էջ 430]: 

Հաշվետվությունը, թվում է, կարևորում է հյուրախաղային ներկայացումնե-
րից ստացված զուտ հասույթը՝ անտեսելով դրանց նշանակությունը համայնքի 
մշակութային կյանքում: Այսուհանդերձ, թվերի և փաստերի ետևում թաքնված 
էր ստեղծագործական մեծ աշխատանք: Թիֆլիսահայ դերասանների հետ 
միասին բեմ բարձրացան նաև Հայկազյան դպրոցի թատերական խմբակի սի-
րողները. Հարություն Մարտիրոսյանը, Ղուկաս Ղուկասյանը, Ներսես Խանը, 
Հուսիկ Փափազյանը և ուրիշներ: Նրանց շնորհիվ, ինչպես գրեց «Ալիք» թերթը, 
«Թեհրանի մեջ թատրոնական բեմը մեծ նշանակություն ստացավ» [10]: 
Բեմադրվեցին պատմական (Հակոբ Կարենյանի «Շուշանիկ կամ դուստր մեծին 
Վարդանա հայոց սպարապետին», Պետրոս Դուրյանի «Սև հողեր կամ Հետին 

5 Ատրպատականի հայոց թեմի ատաջնորդ Տ.Ներսես արքեպիսկոպոս Մելիք-Թանգ-
յանի խոսքերով՝ թատրոնը համայնքում պետք է գոյատևի «ի փառս Հայ Մշակույթի, 
որպեսզի միշտ հնչի զանգը՝ մեր Հայ դպրոցի» [9]: Դպրոցն, իր հերթին, նպաստել է 
թատրոնի կայացմանն ու զարգացմանը: 1913 թ. Թավրիզի «Արամյան» դպրոցի 60-ամ-
յակին (1851-1911) հատկացված գումարը՝ 12 հազար թումանը, Հոգաբարձության որոշ-
մամբ տրամադրվում է թատրոնի կառուցմանը: Նույն՝ «Արամյան» անունը կրող 500 
տեղանոց հոյակերտ շինությունն ավելի քան երեք տասնամյակ ծառայեց թավրիզահա-
յությանը: Այստեղ ներկայացումներ են տվել Սիրանույշը, Հովհաննես Աբելյանը, Հովհան-
նես Զարիֆյանը, Արմեն Արմենյանը, Օլգա Գուլազյանը և այլք [7]: 

6 Ուսումնական Ընկերության մասին առաջին հիշատակումը եղել է «Մշակի» (Թիֆ-
լիս) 1889 թ. մարտի 30-ի համարում [26]: Ընկերության նախագահը եղել է ազգային գոր-
ծիչ և պետական բարձրաստիճան պաշտոնյա Կարապետ Բազըկյանը [10]: 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



112   Հովհաննես Խան-Մասեհյանը՝ մանկավարժ, հրապարակախոս և թատերական գործիչ                        
                                 
գիշեր Արարատյան», Խորեն Գալֆայանի «Արշակ Երկրորդ», Սարգիս Միրզա-
Վանանդեցու «Մեծն Ներսես») և հայ թատրոնի սկզբնավորման շրջանին բնո-
րոշ այլ գործեր: Ընդամենը տասը կանոնավոր ներկայացում՝ հօգուտ դպրոցի, 
բոլորն էլ, ինչպես նշում է «Ալիք» թերթը, «կազմակերպվեցին շնորհիվ դպրոցի 
եռանդուն տնօրեն՝ երիտասարդ Հովհաննես Խան Մասեհյանի» [10]: Յուրա-
քանչյուր ողբերգությունից հետո, ընդունված կարգի համաձայն, տրվում էր 
մեկական կատակերգություն: Եվ դրանք Ժան Մոլիերի կատակերգություններն 
էին՝ պարսկերենով, Հովհաննես Մասեհյանի թարգմանությամբ. «Ակամա բժիշկ», 
«Սկապենի խարդախությունները», «Բռնի ամուսնություն» [10]: Մնացած՝ Էմին 
Տեր-Գրիգորյանի «Խեչոյի թուզը», Վասակ Մադաթյանի «Կըռթ-կըռթ» և այլ 
գործեր, նույնպես տրվեցին պարսկերենով:  

 
Հայկազյան դպրոցի ներկայացումները և Իրանի ազգային թատերա-

կան շարժումը 
Եթե Ուսումնական Ընկերության հաշվետվությունը վկայում էր նյութական 

բավարար հասույթի մասին, ապա հետաքրքրության այն ալիքը, որը տարած-
վեց ինչպես համայնքի, այնպես էլ՝ երկրի հասարակական լայն շրջաններում, 
դարձավ դրանց ստեղծագործական ձեռքբերումների արգասիքը: Նասր-էդ-դին 
շահն (1831-1896) ու նրան ուղեկցող պարսից դիվանագետներն [12]7 իրենց ներ-
կայությամբ հաստատեցին, որ թատերական նախափորձերը, դուրս գալով 
դպրոցի սահմաններից, գնահատվում էին որպես երկրի մշակութային կյանքի 
իրադարձություն: Իրոք, դրանք ազդակ հանդիսացան նաև Իրանի թատերա-
կան կյանքի կայացման համար: 1920-ական թվականներին Իրանում գործում 
էին տարբեր, այդ թվում՝ նաև «Կոմեդի Փէռսան» թատերախումբը: Ի թիվս այլ 
գործերի՝ խմբի խաղացանկում ընդգրկվեցին նաև Ժան Մոլիերի և Էժեն Լաբիշի 
պարսկացրած կատակերգությունները [23, էջ 390-393]: Այդ տարիներին էլ 
Թավրիզում կառուցվեց Պարսից պետական թատրոնի շենքը (ճարտարապետ՝ 
Ասատուլլահ Խան): Թատրոնի պաշտոնական բացումը կայացավ 1927 թ. սեպ-
տեմբերի 20-ին, Մոլիերի «Ակամա բժիշկը» կատակերգության պրեմիերայով 
[26]: Բացման արարողությանը ներկա էին Ռեզա-շահ Փահլավին (1878-1944), 
օտար հյուպատոսներ, հայ և պարսիկ վաճառականներ, հասարակության տար-
բեր խավերի ներկայացուցիչներ: Փարիզի «Հառաջ» թերթի սեփական թղթա-
կիցը («Մասիս» ծածկանունով), գրելով այս իրադարձության մասին, նշում է, որ 
ներկայացումն անցավ պարսկերենով [26], չտալով, սակայն, թարգմանչի 
անունը: Հայկ Գարագաշը նույնպես, իր «Պարսկահայ տարեցույցում» անդրա-
դառնալով Իրանում ձևավորվող թատերական շարժմանը, չի նշում Մոլիերի 
կատակերգությունների թարգմանչի անունը: Կատակերգություններ, որոնք բե-
մադրվում էին նաև Իրանի հայ թատրոնի մեկ այլ՝ թավրիզյան հատվածում: 

7 1884-ից Հովհաննես Մասեհյանը եղել է Նասր-էդ-դին շահի պալատական թարգ-
մանիչը, ապա աշխատել թարգմանչական պետական Բյուրոյում [12; 25, էջ 266]: 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                   Անահիտ Չթյան                                                     113 

Գրեթե նույնությամբ կրկնվող խաղացանկում՝ Պետրոս Դուրյանի «Սև հողերի», 
Խորեն Գալֆայանի «Արշակ Երկրորդի» կողքին առկա են նաև Մոլիերի «Ակամա 
բժիշկը», Վիչենցո Ռոթայի «Ընկերության ուժը կամ Երկու հիսնապետներ» և այլ 
գործեր: Հովհաննես Մասեհյանի ստեղծագործության գիտակներից ոմանք 
նշում են, որ նրա թարգմանությունների մի մասն անհայտացել կամ չի հրատա-
րակվել: Գևորգ Դարֆին, անդրադառնալով Մասեհյանի անհետացած գործե-
րին, գրում է, որ շեքսպիրյան մի քանի արժեքավոր թարգմանություններ և 
«Դեսպանի հուշերը» (ֆրանսերենով) «մնում են անտիպ, դատապարտված 
անհայտանալու» [1]: Անդրանիկ Հովույանն իր հոդվածում անդրադառնալով այդ 
հարցին՝ նշում է, որ Մասեհյանը «պարսկերենի է թարգմանել շուրջ 60 գիրք ու 
թատերգություն: Դրանց ավելի քան 1/4-ը, - շարունակում է հեղինակը, - անգտա-
նելի է, ու քանի տարին մեկ գտնվել է դրանցից մեկը, որը մի հրատարակիչ լույս 
է ընծայել իր անունով» [12]: Այսուհանդերձ, Մոլիերի կատակերգություններն 
իրենց հաստատուն տեղն են գրավում երկրի մշակութային կյանքում, և մենք 
հակված ենք ենթադրելու, որ հետաքրքրությունը ֆրանսիացի հեղինակի նկատ-
մամբ ծագել է Հայկազյան դպրոցի ներկայացումներից, և որ պարսիկ թատերա-
սերները այդ կատակերգությունները կնախընտրեին դրանց թարգմանություն-
ների առկայության պարագայում: 

Հայկազյան դպրոցի ներկայացումներն, այսպիսով, իրենց արտացոլումն 
ունեցան ոչ միայն հայ, այլև երկրում ծավալվող ազգային թատերական շար-
ժումների կազմավորման ընթացքի վրա: Ինքը՝ Հովհաննես Մասեհյանը, եթե ոչ 
ուղղակի, ապա միջնորդված կերպով հետևել է նաև Թավրիզի հայ թատրոնի 
կազմավորմանը, հավանաբար, անմասն չմնալով հատկապես խաղացանկի 
ընտրության հարցին: 

 
Հովհաննես Խան-Մասեհյանը և Թավրիզի հայ թատերական կյանքը 
Առաջին ներկայացումը Թավրիզում տեղի է ունեցել Թեհրանից չորս տարի 

անց՝ 1879 թվականին, Մեսրոպ քահանա Փափազյանի տան բակում [5]: Թատ-
րոնով հրապուրված մի մարդու, որը, լինելով հոգևորական, եկեղեցուց բացի, 
գուցե և առավել, խրախուսում էր մարդկանց սերը դեպի թատրոն: «Դավրիժեցի 
հայեր շատ ավելի թատերասեր են քան եկեղեցասեր» [6]: - Այսպես բնութա-
գրեց թավրիզահայ կյանքը դպիր Մկրտիչ Երկարակեցյանը՝ 1898-ին քաղաքն 
այցելելուց հետո: Բեմարվեստի մասին իր առաջին պատկերացումները Ռու-
սաստանում ստացած հոգևորականը, ունենալով նույն՝ արևելահայ կողմնորո-
շում [5]8, Հովհաննես Մասեհյանի համախոհներից էր, իսկ նրա զավակները 
դարձան նրա նախաձեռնությունների անմիջական մասնակիցները: 

Քահանայի որդիներից մեկը՝ Հուսիկ Փափազյանը, եղել է Հայկազյան 
դպրոցում կազմված թատերական խմբակի հիմնադիր-անդամներից մեկը, և 

8 Ռուսաստանում Շեքսպիրի «Վենետիկի վաճառականը» դիտելուց հետո Մեսրոպ 
քահանան գրեց «Արդար դատաստան» թատերախաղը: 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



114   Հովհաննես Խան-Մասեհյանը՝ մանկավարժ, հրապարակախոս և թատերական գործիչ                        
                                 
նրա առնչությունը խմբակի գործունեությանն աջակցող տնօրենի հետ անխու-
սափելի էր: Մի հազվագյուտ լուսանկար այս իրողության լուռ հաստատումն է: 
Նկարում, ձախից աջ, նստած են Հովհաննես Մասեհյանը, Հուսիկ Փափազ-
յանը, իսկ նրա կողքին` Պետրոս Ներսիսյանը [11]:  

 

 
 

Նկարում` ձախից աջ. Հովհաննես Խան-Մասեհյան, Հուսիկ Փափազյան և Պետրոս 
Ներսիսյան, 1890-ական թվականներ, Թեհրան 

 
Հովհաննես Խան-Մասեհյանը` Իրանի առաջին հայ պարբերականի 

հիմնադիր 
Մասեհյանի կենսագրության այս շրջանում, սակայն, շատ ավելի կարևոր 

դեր է ունեցել Մեսրոպ քահանայի յոթ նշանավոր զավակներից9, թերևս, 
ամենանշանավորը՝ գրող և հրապարակախոս Վրթանես Փափազյանը (1866-
1920): Նա էլ դարձավ Հովհաննես Մասեհյանի մյուս՝ մանկավարժականից և 

9 Մեսրոպ քահանայի դուստրը՝ Աշխեն Փափազյանը, նրա ավագ որդու՝ Հուսիկ 
Փափազյանի նման, կանգնած է Իրանի հայ թատրոնի ակունքներում, մասնակցել է 
հոր ներկայացումներին և, փաստորեն, Թավրիզի առաջին դերասանուհին է: Քահա-
նայի որդիներից մեկը ազգային հեղափոխական գործիչ Վահան Փափազյանն է՝ 
«Կոմս» ծածկանունով: Ներսես Փափազյանը, հետագայում՝ Մաշտոց վարդապետը, 
հոգևորական էր [5]: 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                   Անահիտ Չթյան                                                     115 

թատերականից ոչ պակաս կարևոր՝ հրապարակախոսական գործունեության 
աջակիցն ու հետևորդը: Մի գործունեության, որը բխեց դպրոցական բարե-
փոխումների հիմնադրույթներն ամբողջ համայնքում տարածելու և հասարա-
կական կյանքի տարբեր ոլորտներում ընթացող տեղաշարժերը կողմնորոշելու 
անհրաժեշտությունից: Իսկ դա կարելի էր իրականացնել մամուլի միջոցով: Գա-
ղափարն ինքնին նորարարական էր, քանի որ մինչ այդ Իրանի հայ համայնքում 
ոչ մի պարբերական լույս չէր տեսնում: Հովհաննես Մասեհյանը, 1891 թվակա-
նին, իր համախոհների աջակցությամբ, նախաձեռնում է «Աստղ արևելյան» 
շաբաթաթերթի ստեղծումն Իրանի հայ համայնքում [13]: 1894-ի հունվարի 1-ին, 
հայոց մամուլի 100-ամյակին, նրա խմբագրությամբ լույս տեսավ պարսկահայ 
առաջին պարբերականը, փոխված՝ «Շավիղ» վերտառությամբ, նշանավորելով 
հայ հասարակական մտքի զարգացման մի նոր փուլ՝ արդեն իրանահայ իրա-
կանության շրջանակներում [13]:  

Շաբաթաթերթն, արդարացնելով իր առաջին՝ «Աստղ արևելյան» անվա-
նումը, կոչված էր սերտացնելու Իրանի հայ համայնքի և Հայաստանի առնչու-
թյունները հոգևոր ոլորտներում: Թերթի առաջին իսկ համարում Մասեհյանը 
գրում է. «Այն գաղափարական հոսքը, որը սկսվում է տարածվել ռուսահայ 
կենտրոններից, պարփակում է իր մեջ նաև իրանահայերին: Մեր դպրոցները 
հետզհետե սկսում են առաջնորդվել կովկասահայ դպրոցների ծրագրով: Ռու-
սահայ թերթերի ու գրականության մուտքը ամեն կողմ ստեղծում ու հաստա-
տում է մի տեսակ առնչություն, մի սերտ կապ ռուսահայերի և իրանահայերի 
միջև» [13]: 

Հովհաննես Մասեհյանը «Շավիղը» խմբագրեց ոչ լրիվ մեկ տարի՝ 1894 թ. 
հունվարից մինչև նոյեմբեր: Իրանի արտաքին գործոց նախարարության 
հանձնարարությամբ նա պետք է մեկներ Պետերբուրգ, այնուհետև՝ Լոնդոն: 
Ընդամենը տասն ամսվա տևողություն ունեցող ևս մեկ փայլուն սկիզբ, որն ունե-
ցավ նույնքան փայլուն շարունակություն: 1894-96 թվականներին «Շավիղը» 
թևակոխեց մի նոր շրջան, արդեն՝ Վրթանես Փափազյանի խմբագրությամբ 
[15]: Ճանաչված գրողը, հրապարակախոսն ու թարգմանիչը, որը ոչ միայն իր 
գեղագիտական, այլև քաղաքական հայացքներով շատ մոտ էր Մասեհյանին, 
հետևելով նրա հիմնադրույթներին, ընդարձակեց թերթի բաժինները: Գրակա-
նության և կրթության հարցերից բացի, Վրթանես Փափազյանն անդրադար-
ձավ համայնքի սոցիալ-տնտեսական և հասարակական, ինչպես նաև հրա-
տապ լուծում պահանջող լեզվի խնդիրներին, այս առումով, անգամ, «մի քայլ 
առաջ անցնելով նախկին «Շավղից» [16]: Առաջնորդողներից մեկում10, նշելով, 
որ Սպահանի, Հնդկաստանի և Ճավայի հայերն իրենց թղթակցությունները 
գրում էին գրաբարով, նա հարց է տալիս. «Ինչու՞ զուտ աշխարհաբար Այրա-
րատյան լեզուն չգործածել, չսովորեցնել մեր դպրոցներում», - և ինքն էլ տալիս է 
այս հարցի պատասխանը. - «Խոսենք ժողովրդին հասկանալի լեզվով - ահա 

10 Փափազյանը սովորաբար ստորագրում էր «Բրիչ» կեղծանունով: 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



116   Հովհաննես Խան-Մասեհյանը՝ մանկավարժ, հրապարակախոս և թատերական գործիչ                        
                                 
մեր պահանջը» [17]: 

Այսպիսով, Իրանի առաջին հայ պարբերականը, հրատարակվելով ընդա-
մենը երեք տարի, ընդգրկեց համայնքի հասարակական կյանքի գրեթե բոլոր 
ոլորտներին առնչվող խնդիրներ՝ ուղիներ հարթելով հրապարակախոսական 
գործունեության հետագա ընթացքի համար: Ավելի քան մեկ հարյուրամյակի ըն-
թացքում ասպարեզ իջան 80-ից ավելի պարբերական, որոնք, ընթանալով Հով-
հաննես Մասեհյանի նախանշած շավղով, համայնքի գոյությունը մեկընդմիշտ 
պայմանավորեցին արևելահայ իրականության հետ: 

 
Դպրոցը` ազգային պատկանելիություն 
Դիվանագիտության և թարգմանչական արվեստում բարձրունքներ նվա-

ճած մտավորականը, սկսելով կրթական և մշակութային բարեփոխումներից, 
մանկավարժությանը և դպրոցին, ընդհանրապես, տալիս էր առաջնահերթ նշա-
նակություն: Ըստ նրա համոզման, ցանկացած ձեռքբերում իմաստավորվում է 
միայն աճող սերնդին փոխանցելու պայմանով: «Ինչ արժեք ու իմաստ պիտի 
ունենար իր լայն ու բազմակողմանի զարգացումը, - գրում է Գևորգ Դարֆին, - 
եթե ի սպաս չդրվեր լույսի և ուսման կարոտ իր ժամանակի սերունդին» [2]: 
Նույն կարծիքի էր նաև Լևոն Շանթը, որը, գլխավորելով Բեյրութի Հայ ճե-
մարանը, իր մանկավարժական գործունեությունը դասում էր գրականից առա-
վել, և կրկնելով գրեթե նույն միտքը, գրում է. «Գրականությունը լյուքս է, լյուքս: 
Որու՞ համար պիտի գրեմ, երբ ասկե 25-50 տարի հետո, այդ գրվածքները կար-
դացող չպիտի ունենան» [22, էջ 50]:  

Ի տարբերություն Լևոն Շանթի՝ մանկավարժությունը Մասեհյանի ստեղծա-
գործական կյանքում կազմեց համեմատաբար փոքր հատված: Այսուհանդերձ, 
դպրոցը մշտապես գտնվում էր նրա ուշադրության կենտրոնում, և ամեն անգամ 
Թեհրան վերադառնալիս, Մասեհյանն առաջին հերթին այցելում էր Հայկազյան 
դպրոց՝ կարևորություն չտալով, թե ով էր դրա վարիչը: Գևորգ Դարֆիի վկայու-
թյամբ՝ Հովհաննես Մասեհյանը «դպրոցը համարում էր Ազգային պատկանե-
լիություն և դարձրել էր այն իր շարունակական գուրգուրանքի առարկան, իր 
աղոթքի տաճարը» [3]: 

 
Եզրակացություն 
Այսպիսով, Հովհաննես Մասեհյանը, ինչպես Խաչատուր Աբովյանը Հայաս-

տանում, իսկ Լևոն Շանթը՝ Սփյուռքի մերձարևելյան հատվածում, դպրոցը դի-
տարկում էր որպես ժողովրդի գոյատևման գրավական, իր իսկ համար՝ ամբողջ 
գործունեության գնահատման չափանիշ: Նրա հրապարակախոսական գործու-
նեությունը, բխելով մանկավարժականից, ծառայեց նույն՝ արևելահայ լեզվի, 
մշակույթի և գրականության հաստատմանն իրանահայ համայնքում: Դպրո-
ցում ձևավորվող թատերական շարժումը ևս, ունենալով արևելահայ կողմնո-
րոշում, ի հակակշիռ պոլսահայի, ընթացավ նոր՝ անսամբլային թատրոնի 
հունով: Սա սկիզբ դրեց մեկ այլ՝ թատրոնի՛ հեղաշրջմանը Սփյուռքում, վերա-
փոխելով բեմարվեստի մասին մինչ այդ եղած պատկերացումները: Իրանի  

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                   Անահիտ Չթյան                                                     117 

հայ թատրոնը, եվրոպական դրամատուրգիան տարածելով բեմական շրջան-
ներում, նպաստեց նաև երկրի ազգային թատրոնի ձևավորմանը:  

Արդյունքում, պոլսահայ թատրոնի վերելքի տարիներին, արտաշխարհում 
ձևավորվեց բեմարվեստի ևս մեկ կենտրոն, որն իր գեղագիտական ըմբռնում-
ները տարածելով գաղթաշխարհի այլ թատերական կառույցներ, հայ Սփյուռքի 
թատրոնի ընթացքն անխուսափելի լճացումից ուղղորդեց ժամանակակից, 
համաշխարհային բեմարվեստի հունով:  

Այսպիսով, Հովհաննես Խան-Մասեհյանի բարեփոխումներն ունեցան հե-
ղափոխական նշանակություն ոչ միայն կրթության, այլև լեզվի և թատրոնի բնա-
գավառներում, համայնքի, որոշ առումով, նաև Սփյուռքի մշակութաին կյանքի 
համար ստեղծելով զարգացման բոլորովին նոր հեռանկարներ: 

 
Գրականություն 

1. «Ալիք» (Թեհրան), 1961, 15 մարտի: 
2. «Ալիք» (Թեհրան), 1961, 2 օգոստոսի: 
3. «Ալիք» (Թեհրան), 1961, 5 օգոստոսի: 
4. «Ալիք» (Թեհրան), 1974, 7 մայիսի: 
5. «Ալիք» (Թեհրան), 1976, 1 նոյեմբերի: 
6. «Ալիք» (Թեհրան), 1976, 2 նոյեմբերի: 
7. «Ալիք» (Թեհրան), 1976, 3 նոյեմբերի: 
8. «Ալիք» (Թեհրան), 1976, 10 նոյեմբերի: 
9. «Ալիք» (Թեհրան), 1976, 18 նոյեմբերի:  
10. «Ալիք» (Թեհրան), 1977, 30 մայիսի: 
11. «Ալիք» (Թեհրան), 1977, 31 մայիսի: 
12. «Ալիք» (Թեհրան), 1994, 16 փետրվարի:  
13. «Ալիք» (Թեհրան), 1994, 5 մարտի: 
14. «Ալիք» (Թեհրան), 1994, 7 մարտի: 
15. «Ալիք» (Թեհրան), 1994, 8 մարտի: 
16. «Ալիք» (Թեհրան), 1994, 10 մարտի: 
17. «Ալիք» (Թեհրան), 1994, 14 մարտի: 
18. Աճառյան Հ. Կյանքիս հուշերից. Երևան, 1967: 
19. Արմենյան Ա. 60 տարի հայ բեմի վրա. Երևան, 1954:  
20. Գէորգեան Կ. Ամէնուն տարեգիրքը. Պէյրութ-Լիբանան, Զ տարի, 1957: 
21. Համազգայինի Գասպար Իփեկեան թատերախումբ. 30-ամեակ, 1942-72. Պէյ-

րութ, 1972: 
22.  Համազգայինի և Ն. Փալանճեան ճեմարանի քսանհինգ ամեակ. 1929-1954. 

Պէյրութ, 1954: 
23.  Հայկ Գարագաշ, Պարսկահայ տարեցույց, 1929, Երկրորդ տարի. Թեհրան, 

1929: 
24.  Հայկական սովետական հանրագիտարան, հ. 1. Երևան, 1974: 
25.  Հայկական սովետական հանրագիտարան, հ. 7. Երևան, 1981: 
26.  «Հառաջ» (Փարիզ), 1927, 12 հոկտեմբերի: 
27.  «Մշակ» (Թիֆլիս), 1889, 30 մարտի:  
28.  Չթյան Ա. Գէորգ Դարֆի՝ թատերագիր, թարգմանիչ, Հանդէս Գրականութեան 

եւ Արւեստի. Թեհրան, թ. 8, 2004, էջ 32-37: 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



118   Հովհաննես Խան-Մասեհյանը՝ մանկավարժ, հրապարակախոս և թատերական գործիչ                        
                                 

29.  Չթյան Ա. Լևոն Շանթը և Գասպար Իփեկյանը «Համազգային» մշակութային 
միության գործիչներ, Լրաբեր հասարակական գիտությունների. Երևան, № 3, 1990, 
էջ 57-65: 

30.  Зарубежная литература XX века. Москва, 1979.  
 
References 

1. “Alik” (Tehran), 1961, 15 March (In Armenian). 
2. “Alik” (Tehran), 1961, 2 August (In Armenian).  
3. “Alik” (Tehran), 1961, 5 August (In Armenian). 
4. “Alik” (Tehran), 1974, 7 May (In Armenian). 
5. “Alik” (Tehran), 1976, 1 November (In Armenian). 
6. “Alik” (Tehran), 1976, 2 November (In Armenian).  
7. “Alik” (Tehran), 1976, 3 November (In Armenian).  
8. “Alik” (Tehran), 1976, 10 November (In Armenian).  
9. “Alik” (Tehran), 1976, 18 November (In Armenian).  
10. “Alik” (Tehran), 1977, 30 May (In Armenian).  
11. “Alik” (Tehran), 1977, 31 May (In Armenian).  
12. “Alik” (Tehran), 1994, 16 February (In Armenian).  
13. “Alik” (Tehran), 1994, 5 March (In Armenian). 
14. “Alik” (Tehran), 1994, 7 March (In Armenian). 
15. “Alik” (Tehran), 1994, 8 March (In Armenian). 
16. “Alik” (Tehran), 1994, 10 March (In Armenian). 
17. “Alik” (Tehran), 1994, 14 March (In Armenian). 
18. Acharyan H. From the memories of my life. Yerevan, 1967 (In Armenian). 
19. Armenyan A. 60 years on the stage. Yerevan, 1954 (In Armenian). 
20. Gevorgyan K. Everyone’s Yearbook. Beirut-Lebanon, Year 6, 1957 (In Armenian). 
21. The Hamazkayin Kasbar Ipegian Theater Company. 30th anniversary, 1942-72, 

Beirut, 1972 (In Armenian). 
22. Twenty-fifth anniversary of the Hamazkayin and N. Palanjian Seminary. 1929-1954, 

Beirut, 1954 (In Armenian). 
23. Hayk Garagash, the Perso-Armenian Yearbook, 1929, The second year. Tehran, 

1929 (In Armenian). 
24. Soviet Armenian Encyclopedia, Vol. 1. Yerevan, 1974 (In Armenian). 
25. Soviet Armenian Encyclopedia, Vol. 7. Yerevan, 1981 (In Armenian). 
26. «Haṙaj» (Paris), 1927, 12 October (In Armenian). 
27. «Mshak» (Tiflis), 1889, 30 March (In Armenian). 
28. Chtyan A, Gevorg Darfi: Playwright, Translator, Journal of Literature and Art. 

Tehran, Vol. 8, 2004, p. 32-37 (In Armenian).  
29. Chtyan A. Levon Shant and Gaspar Ipegian, workers of the «Hamazkayin» Cultural 

Union, Herald of Social Sciences. Yerevan, Vol. 3, 1990, p. 57-65 (In Armenian). 
30. Foreign Literature of the 20th Century. Moscow, 1979 (In Russian).  
 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                   Անահիտ Չթյան                                                     119 

ОВАНЕС ХАН МАСЕЯН: ПЕДАГОГ, ПУБЛИЦИСТ И ТЕАТРАЛЬНЫЙ ДЕЯТЕЛЬ 
 

АНАИТ ЧТЯН* 
 

Для цитирования: Чтян, Анаит. “Ованес Хан Масеян: педагог, публицист и театральный деятель”. 
Искусствоведческий журнал, N 1 (2025): 105-120. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-120 

 
В конце XIX столетия идеологические веяния, пришедшие из Кавказа, 

приобрели новой силы волну влияния на общественную жизнь армянской об-
щины Ирана. Помимо внутренних закономерностей своего развития, этот про-
цесс был также обусловлен деятельностью отдельных личностей, имевших 
глубокие знания и высокое чувство гражданского долга. Ованес Хан Масеян 
был одним из них. В годы своей молодости, будучи директором школы Айказян 
в Тегеране, он осуществил ряд реформ, направленных на создание педагоги-
ческого состава, обладавшего всесторонними профессиональными знаниями. 
Одновременно, руководствуясь программами школ Армении, учебники, напе-
чатанные в Константинополе на грабаре и западноармянском литературном 
языке, Масеян заменил восточноармянскими. Это были перемены, имевшие не-
посредственное влияние и на театральное движение, которое, силами выпускни-
ков, брало свое начало в недрах самой школы. Театр общины, таким образом, 
переходя на восточноармянский язык, на примере театра Армении, принял за 
основу принципы режиссерского сценического искусства. Более того: школьные 
представления мольеровских комедий на фарси, в переводе Ованеса Масеяна, 
отразились также на развернувшееся по стране национальное театральное дви-
жение Ирана.  

Таким образом, Масеян, закрепив преподавание на восточноармянском 
языке в школе, в 1891 году основал первое в общине периодическое издание 
“Шавиг” (“Тропа”). На протяжении трех лет своего существования еженедель-
ник охватил почти все сферы общественной жизни общины, тем самым, даль-
нейший путь ее развития окончательно связав с восточноармянской действи-
тельностью. Одновременно, обозначились совершенно новые перспективы пути 
развития для театрального движения армянской Диаспоры.  

Ключевые слова: Кавказ, идеологическое, реформы, образование, театр, 
школа, представление. 
 

* Старший научный сотрудник отдела искусства армянской диаспоры и международных 
связей Института искусств НАН РА, кандидат искусствоведения, anahit.anahit.art@gmail.com, 
статья представлена 10.01.2025, рецензирована 10.03.2025, принята к публикации 
10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



120   Հովհաննես Խան-Մասեհյանը՝ մանկավարժ, հրապարակախոս և թատերական գործիչ                        
                                 

HOVHANESS KHAN MASSEHIAN AS A TEACHER,  
PUBLICIST AND A THEATRE WORKER 

 
ANAHIT CHTIAN* 

 
For citation: Chtian, Anahit. “Hovhaness Khan Massehian as a teacher, publicist and a theatre worker”, 
Journal of Art Studies, N 1 (2025): 105-120. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-105 

 
At the end of the XIX century, ideological trends coming from the Caucasus 

gained new momentum and influenced the social life of the Armenian community in 
Iran. In addition to the internal patterns of its development, this process was also 
shaped by the actions of individuals who possessed profound knowledge and a 
strong sense of civic duty. Hovhaness Khan Massehian was one of them. In his 
youth, as the director of Tehran’s Haigazian School, he implemented a series of 
reforms aimed at creating a teaching staff with comprehensive professional 
knowledge. At the same time, guided by Eastern Armenian school curriculum, 
Massehian replaced textbools printed in Constantinople in Grabar and literary 
language with Eastern Armenian ones. These changes had a direct impact on the 
theatre movement, which originated inside the Haigazian School thanks to its pupils’ 
efforts. As a result of it, the community theater, transitioning to the Eastern 
Armenian language by the example of the theater in Armenia, adopted directorial 
stage art as its founding principle. Moreover, school productions of Molière’s 
comedies translated into Persian by Massehian, influenced the national theater 
movement that spread across Iran.   

Having iplemented the reform of teaching in the Eastern Armenian language at 
school, Massehian then founded the Armenian community's first periodical “Sha-
vigh” (“Pathway”) in 1891. During the three years of existence, the weekly covered 
almost all the aspects of the community’s social life, thereby firmly linking its 
development with the Eastern Armenian reality. Along with the spheres of education 
and theater, Hovhaness Massehian’s reforms revolutionized the public life of the 
Armenian community in Iran, in some respects foreshadowing new development 
prospects for the Diaspora’s theatrical movement.  

Key words: Caucasus, ideological, reforms, education, theatre, school, 
performance. 

 

* Senior Researcher at the Department of the Art of Armenian Diaspora and International 
Relations of NAS RA Institute of Arts, Doctor of Arts, anahit.anahit.art@gmail.com. The article 
was submitted on 10.01.2025, reviewed on 10.03.2025, accepted for publication on 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



 

ՀՏԴ: 929:792.075(479.25)Գուլակյան+792.54 
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-121 

 
«ԱՆՈԻՇ» ՕՊԵՐԱՆ ԱՐՄԵՆ ԳՈՒԼԱԿՅԱՆԻ ԲԵՄԱԴՐՈՒԹՅԱՄԲ 

 
ԳՈՌ ՎԱՆՅԱՆ* 

 
Հղման համար. Վանյան, Գոռ: ««Անուշ» օպերան Արմեն Գուլակյանի բեմադրությամբ»: Արվեստա-
գիտական հանդես, N 1 (2025): 121-131. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-121 

 
Արմեն Գուլակյանն իր արվեստով նպաստել է ոչ միայն հայ դրամատիկական, 

այլև օպերային թատրոնի զարգացմանը։ «Անուշ» օպերայի նրա բեմադրությունը դրա 
լավագույն ապացույցներից է, որի ուսումնասիրությունը բացահայտում է անվանի ռե-
ժիսորի արվեստի բնույթն ու բեմադրական ոճն օպերային թատրոնում։ Գուլակյանը 
Երևանի Ալեքսանդր Սպենդիարյանի անվան օպերայի և բալետի թատրոնում բեմա-
դրություններ իրականացնելիս սկզբունքորեն առաջնահերթությունը տվել է հայ կոմ-
պոզիտորների ստեղծագործություններին, ձևավորել ազգային օպերային խաղա-
ցանկը։ «Անուշ» օպերային նա անդրադարձել է չորս անգամ՝ տարբեր ստեղծագոր-
ծական փուլերում՝ 1935, 1939, 1950 և 1956 թվականներին։  

Առաջին բեմադրությունում ռեժիսորն ուշադրություն է դարձրել գրական հիմքի 
սոցիալ-կենցաղային առանձնահատկություններին ու Լոռվա կոլորիտին՝ մանրամասն 
մշակելով մասսայական տեսարանները։ 1939-ին՝ Մոսկվայում կայանալիք Հայ արվես-
տի առաջին տասնօրյակի առթիվ արված երկրորդ տարբերակում ներկայացումը 
հարստացել է ավելի մասշտաբային, գեղարվեստորեն բազմաշերտ բեմավիճակներով 
(ինչպես օրինակ փերիների տեսարանն էր)։ Քննադատական կարծիքներ են հնչել 
«Անուշի» 1950-ականների բեմադրություններում առկա ողբերգական շեշտադրումների 
վերաբերյալ։ Սակայն ռեժիսորը համոզված է եղել, որ Թումանյանի պոեմը քնարական 
լինելով հանդերձ, խորապես ողբերգական է։ Նա երկը դիտարկել է ոչ միայն իբրև 
կոլորիտային պատում, այլև՝ որպես մարդկային ճակատագրերի դրամա, որի հիմքում 
ընկած է ազգայինի ու համամարդկայինի սինթեզը։ Գուլակյանն, Արշակ Բուրջալյանի 
նման, օպերային արտիստներից պահանջել է երգելուց բացի նաև խաղալ, ազատվել 
ստատիկ վիճակներից։ Եվ այդուհանդերձ, ռեժիսորը կարևորել է նաև թատերական ու 
երաժշտական տարրերի ներդաշնակությունը։ Հաշվի առնելով օպերային արվեստի 
արտահայտչական ուրույն միջոցները, Գուլակյանն «Անուշը» բեմադրելիս միզանսցենը 
կառուցել է երաժշտական դրամատուրգիայի համաձայն, բոլոր ստատիկ և դինամիկ 
պահերը եղել են երաժշտական ֆրազի ու տակտի հետ համահունչ: Նման մոտեցման 
արդյունքում միաձուլվել են երգիչ-դերասանների խաղն ու երաժշտական ինտեր-
պրետացիան։  

Արմեն Գուլակյանի «Անուշ» օպերայի չորս բեմադրություններն էլ բարձր 
գնահատականների են արժանացել։ Պոեմի բեմական պատմության ուսումնասի-
րությունը դասագրքային նշանակություն ունի, ինչպես դրամատիկական, այնպես էլ 
օպերային թատրոնի ռեժիսուրայի ըմբռնման տեսանկյունից։ 

Բանալի բառեր՝ Արմեն Գուլակյան, «Անուշ» օպերա, պոեմ, բեմադրություն, ներկա-
յացում, ռեժիսոր, միզանսցեն։ 

 

* ՀՀ ԳԱԱ արվեստի ինստիտուտի թատրոնի բաժնի գիտաշխատող, արվեստագի-
տության թեկնածու, դոցենտ, vanyangor@gmail.com, 20.01.2025, գրախոսելու օրը՝ 
20.03.2025, տպագրության ընդունելու օրը՝ 10.06.2025: 

 

                                                 



122                             «Անուշ» օպերան Արմեն Գուլակյանի բեմադրությամբ 
                                 

Ներածություն 
Արմեն Գուլակյանն իր ռեժիսորական գործունեության ընթացքում, երկու 

շրջան` 1938-45 և 1958-60 թվականներին, որպես գլխավոր ռեժիսոր աշխատել 
է Երևանի Ալեքսանդր Սպենդիարյանի անվան օպերայի և բալետի թատրոնում, 
որտեղ իրականացրել է մոտ քսան բեմադրություն:  

Օպերային թատրոնում Գուլակյանի վաստակը մեծ է եղել հայ կոմպոզի-
տորների ստեղծագործություններն առաջին անգամ բեմադրելու գործում: Նա 
նպատակային կերպով (ինչպես դա Սունդուկյանի անվան թատրոնում էր 
անում) Սպենդիարյանի անվան թատրոնում ձևավորել ու հարստացրել է ազգա-
յին օպերային բեմադրությունների խաղացանկը: Սակայն հարցի էությունը հե-
տևյալն է. ոչ թե ե՞րբ, ի՞նչ է բեմադրել, այլ ինչպե՞ս է ստեղծագործել ռեժիսորը։ 

Հետազոտության նպատակն է «Անուշ» օպերայի օրինակով (որին նա  
անդրադարձել է չորս անգամ, ստեղծագործական կյանքի տարբեր շրջաննե-
րում) բացահայտել Արմեն Գուլակյանի բեմադրական սկզբունքներն Ալեքսանդր 
Սպենդիարյանի անվան օպերայի և բալետի թատրոնում։ Անհրաժեշտ ենք հա-
մարել պարզել, թե ռեժիսորն, ի տարբերություն դրամատիկական թատրոնի  
դերասանների, ինչպե՞ս է աշխատել օպերային թատրոնում երգիչ-դերասան-
ների հետ: Ինչպե՞ս է բեմադրել օպերայում մասսայական տեսարանները։ Ի՞նչ 
նշանակություն ուներ, այս դեպքում, նրա համար գրական հիմքը, և ի՞նչ կարևո-
րություն՝ երաժշտական դրամատուրգիան։ 

 
«Անուշ» օպերայի առաջին բեմադրությունը 
Հովհաննես Թումանյանի «Անուշ» պոեմը հայ թատրոնում իր բեմական 

պատմությունն ունի և բազմիցս բեմադրվել է ոչ միայն որպես օպերային ներկա-
յացում, այլև՝ դրամատիկական: Հայ գրողներից որևէ մեկի երկերը՝ չափածո թե 
արձակ, այդքան չեն բեմականացվել, որքան Թումանյանինը: «Անուշ»-ից բացի 
գիտենք, որ ավելի ուշ՝ 1923-ից մինչև 1928 թվականը, «Թմկաբերդի առումը» 
պոեմի հիման վրա Ալեքսանդր Սպենդիարյանը գրել է «Ալմաստ» օպերան, և 
այս պոեմները բացառություններ չեն: Նրա ստեղծագործություններից բեմակա-
նացվել են՝ «Գիքորը», «Սասունցի Դավիթը», «Տերն ու ծառան», «Գելը», «Թա-
գավորն ու չարչին», «Բարեկենդանը», մոտ երեք տասնյակից ավելի երկեր, այդ 
թվում և հեքիաթները: Որպես բալետային ներկայացումներ բեմադրվել են «Ախ-
թամար», «Լոռեցի Սաքոն», «Փարվանա» պոեմները [9, էջ 150]: Հարց է առա-
ջանում, թե ինչպես, ինչ հիմքի վրա են այս ստեղծագործություններն առանց 
դժվարության պիեսների վերածվել: 

«Գրական նյութի փոխակերպումը բեմական իրականության՝ տարածաժա-
մանակային վիճակի, պայմանավորված է նրա առանձնահատուկ կառուցված-
քով. որքանով է խոսքն ինքնին իրադրային կամ իրադրություն ճառագայթում» 
[10, էջ 158], - գրում է Հենրիկ Հովհաննիսյանը: Թումանյանի խոսքն իրադրային 
է, թատերագիտության, նաև գրականագիտության տեսանկյունից, կարծում 
ենք՝ առանձին ուսումնասիրության նյութ: Բանաստեղծը բառը համարել է մի 
աշխարհ: Նրա ստեղծած գրական աշխարհում ոչինչ հենց այնպես չէ, իրադար-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                         Գոռ Վանյան                                                    123 

ձության թիկունքում կա գործող պատճառ, որը հերոսին մղում է գործողության: 
Եվ անձն իր կամքով, թե ակամա հայտնվում է մի իրադրության մեջ՝ դրամատի-
կական իրադրության, որը լուծում է պահանջում, ինչպես օրինակ` «Անուշ»-ում: 
Արմեն Տիգրանյանը, Թումանյանի համանուն պոեմի հիման վրա, օպերայի 
երաժշտությունը և լիբրետոն գրել է 1908-1912 թվականներին: «Անուշ» օպերան 
(եթե չհաշվենք մինչ 1935 թվականն արված սիրողական բեմադրությունները), 
առաջին անգամ բեմադրել է Արմեն Գուլակյանը: Նա իր ռեժիսորական գործու-
նեության ընթացքում այս ստեղծագործությանն անդրադարձել է չորս անգամ՝ 
1935, 1939, 1950 և 1956 թվականներին:  

Երևանի Սպենդիարյանի անվան օպերայի և բալետի թատրոնում Գուլակ-
յանը «Անուշ» օպերայի իր առաջին բեմադրությունը հանդիսատեսին է ներկա-
յացրել 1935 թվականի մարտի 27-ին [12, էջ 144]:  

«Մեծ պատասխանատվություն եմ զգացել իմ ստեղծագործական աշխա-
տանքի ընթացքում, որովհետև <…> Հ. Թումանյանի «Անուշը» մեր ամենասիրելի 
պոեմներից է <…> պատասխանատու և պատվաբեր գործ էր` գտնել բեմական 
այն ճիշտ լուծումը, որը կներկայացներ պոեմը» [2, էջ 1], - հիշում է ռեժիսորը:  

Բեմական փորձից առաջ Գուլակյանը սեղանի շուրջ հանդիպումներ է կազ-
մակերպել, զրուցել է դիրիժորի, դերակատարների, կոնցերտմայստերների, բե-
մանկարչի և բոլոր նրանց, ում հետ պատրաստվում էր իրականացնելու բեմա-
դրությունը: Հանդիպում-զրույցների ընթացքում նա պատմել է օպերայից ստա-
ցած իր տպավորության մասին, ստեղծագործական խմբին ծանոթացրել գրա-
կան, սոցիալական, կենցաղային նշանակություն ունեցող փաստերին, մեկնա-
բանել է հերոսների բնավորություններն ու նրանց փոխհարաբերությունները: 

Լոռվա կոլորիտը, միջավայրի առանձնահատկություններն ու սովորույթնե-
րը, նաև տոնախմբությունները նկարագրելու նպատակով Գուլակյանը 1935 
թվականի բեմադրության մեջ հատկապես մանրամասն է մշակել Համբարձման 
տոնի, հարսանիքի, կոխի տեսարանները: «Թումանյանի «Անուշի» բանաստեղ-
ծական ոգին, որ պատկերավոր արտահայտված էր Արմեն Տիգրանյանի 
երաժշտության մեջ, ռեժիսորը բացահայտել էր ոչ թե պայմանական, այլ կենսա-
կանորեն հավաստի տեսարանների միջոցով, հասնելով Լոռու և գեղջկական 
կյանքի կոլորիտի հարազատ արտահայտմանը, - գրում է Սաբիր Ռիզաևը, - 
չխախտելով օպերայի բանաստեղծական հենքը, ներկայացումը հարստացրել էր 
հայ գյուղացու կենցաղի հետ կապված մանրամասներով» [7, էջ 222]:  

Ռեժիսորն իր առաջին իսկ աշխատանքով ապացուցել է, որ հավասարա-
պես կարող է բեմադրական փայլուն հմտություններ դրսևորել նաև օպերային 
ասպարեզում՝ ըմբռնելով երաժշտության առանձնահատկությունն ու ժողովրդա-
կան երգի ոգին։ 

 
«Անուշ» օպերայի երկրորդ բեմադրությունը 
1939 թվականի հոկտեմբերին` Մոսկվայում կայանալիք Հայ արվեստի 

առաջին տասնօրյակի առթիվ, Արմեն Գուլակյանը «Անուշը» բեմադրել է երկ-
րորդ անգամ: Նա բեմադրությունը կառուցել է Մոսկվայի Մեծ թատրոնի բեմի 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



124                             «Անուշ» օպերան Արմեն Գուլակյանի բեմադրությամբ 
                                 
մասշտաբների համաձայն, Հայաստանում այն ցուցադրել օպերային թատրոնի 
նոր շենքում 1940 թվականի հունվարի տասնվեցին: «Օպերան («Անուշը» - Գ.Վ.) 
արժանացավ մեծ ճանաչման, - գրում է Գուլակյանը: - 1939 թվականին հայկա-
կան արվեստի առաջին տասնօրյակի առթիվ այն պետք է ցուցադրվեր Մոսկվա-
յում: Այդ ժամանակ կոմպոզիտորը վերանայեց օպերայի պարտիտուրը: Ես էլ, 
ներկայացման մեջ, բեմական որոշ խմբագրումների անհրաժեշտություն էի 
տեսնում: Ամեն դեպքում նախորդ բեմադրությունն օպերային թատրոնում իմ 
առաջին աշխատանքն էր» [3, էջ 2]: 

1938 թվականի դեկտեմբերի տասներկուսին «Անուշ» օպերան երկրորդ 
անգամ բեմադրելու և Մոսկվայում ցուցադրելու կապակցությամբ Սպենդիարյա-
նի անվան օպերայի և բալետի թատրոնի ղեկավարությունը կազմակերպել է գե-
ղարվեստական խորհրդի նիստ: Գրականության և արվեստի թանգարանում 
պահպանվել է բեմադրության մասին գեղարվեստական խորհրդի սղագիր հաշ-
վետվությունը: Իր ելույթում Արմեն Գուլակյանը մանրամասն նկարագրում է, թե 
ինչպես է տեսնում «Անուշ» օպերայի երկրորդ բեմադրությունը: «Թեև օպերան 
ռեալիստական է, այնուամենայնիվ նրանում կան ֆանտաստիկ տարրեր: Օրի-
նակ` փերիները, որոնք հայտնվում են ներկայացման սկզբում և վերջում: <…> 
Աշխատանքի սկզբում ինձ շփոթեցնում էր փերիների ներկայությունը, - պատ-
մում է Գուլակյանը: - Կարծում էի` բեմադրության մեջ օրգանական չեն լինի, 
բայց հետո հասկացա, որ սխալվել եմ: Ընդհակառակը, եթե փերիներին հա-
նենք, օպերան չի հնչի իբրև ժողովրդական զրույց: Օպերան սկսվում է նախեր-
գանքով <…> 70-80 հոգուց բաղկացած խորը կերգի փերիների երգը: Խորում 
կլինեն և տղամարդիկ և կանայք» [1, էջ 3, 4, 5, 6]:  

Պատկերավոր է Գուլակյանը նկարագրել հարսանիքի տեսարանը: «Հար-
սանիքի արարողությունից պետք է երևա, որ հարսանքատերը հարուստ է` 
թունդ կուլակ, - նկարագրում է ռեժիսորը: - Հրավիրված է գրեթե ամբողջ 
գյուղը: Այստեղ կան և՛ աղքատներ և՛ ազդեցիկ դեմքեր, քահանա ու քավոր, 
քյոխվա: Կարելի է ցույց տալ և մի ինչ-որ վրացի իշխանի: Բեմում իրարանցում 
է, երևում են ջահեր, մտնում են հարսն ու փեսան, ափսեներ կոտրում: Նրանց 
հարսանեկան նվերների մեջ, մետաքսե կտորներից, սնդուկներից բացի, երևում 
է նաև կենդանի մի խոյ: Հովիվները բերել են մոթալ պանիր, կճուճներով յուղ: 
Նրանք կանգնած են յափնջիներով, չեն խմում. եկել են ջահել աղջիկներին 
նայելու: Հարսանքավորները սկսում են պարել» [1, էջ 7]: Այս տեսարանում 
Գուլակյանի մտահղացմամբ բեմում պետք է լինեն մոտ երկու հարյուր մարդ: 
«Պարերը հարկավոր է այնպես բեմադրել, - նշում է ռեժիսորը, - որ երևա, թե 
ինչպես է հարբած քահանան ցանկանում պարել, բայց նրան չեն թողնում: 
Ինչպես է չիբուխը ձեռքին պար բռնել մի ծերունի: Իսկ մի պառավ կին, ինչպես 
է զայրացած պարելու կոչ անում երիտասարդներին: <...> Կոխի ժամանակ հար-
կավոր է ընդգծել, որ Սարոն, Անուշին տեսնելով, մոռացավ ադաթը» [1, էջ 8]: 

Տեսարանի նկարագրությունից պարզ երևում է, որ որոշված է յուրաքանչյու-
րի ուշադրության գիծը, օբյեկտը, խնդիրը: Ռեժիսորի ցուցումով գործող անձան-
ցից յուրաքանչյուրն այստեղ իր նկարագիրն ու մղումներն ունի: «Տեսարանի ան-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                         Գոռ Վանյան                                                    125 

հատականացումը, - գրում է Հենրիկ Հովհաննիսյանը,- 19-րդ դարավերջի թատ-
րոնի մեծ գյուտն է՝ ի հակադրություն անհատների թատրոնի և ինքնակենտրոն 
խաղի: Սկսվում է այդ եվրոպական նատուրալիզմով ու Անդրե Անտուանի թատ-
րոնով և իր կատարելությանն է հասնում Մոսկվայի Գեղարվեստական թատրո-
նում: Սկզբունքն այն է, որ ամբոխն անդեմ չէ` կազմված է գործող անձանցից» 
[10, էջ 100]: 

Գուլակյանը հոգեբանական ռեալիզմի հետևորդ էր և առաջնորդվում էր 
Մոսկվայի Գեղարվեստական թատրոնի սկզբունքներով: «Անուշ» օպերայում, 
որպեսզի մասսայական տեսարանները լինեն կոմպոզիցիոն առումով ամբողջա-
կան, ամենաերկրորդական գործող անձի ներկայությունն անգամ եղել է իմաս-
տավորված: Յուրաքանչյուր գործող անձ ունեցել է իր ներքին խնդիրը, հետևա-
բար և` ներկայացել իրեն բնութագրող, անհատական կամային նշաններով:  

Իր զեկույցում ռեժիսորը հետաքրքիր է նկարագրում Սարոյի սպանությու-
նից հետո գյուղացիների վերաբերմունքը Մոսիի հանդեպ: «Ամոթ քեզ Մոսի» 
կանչող հասարակությունը, Մոսիի սպասումներին հակառակ, չի ընդունում և չի 
արդարացնում նրա արարքը: «Գյուղացիները գիտեն` որտեղ է պետք հետևել 
ադաթին և որտեղ ոչ, - նշում է Գուլակյանը: <…> Մոսին մոտենում է սպանվա-
ծին: Բազմություն է հավաքվում: Մոսիին տեսնելով` բոլորը նրանից երես են թե-
քում, մի կողմ քաշվում և Մոսին զգում է, հասկանում, որ սխալվել է. ինքն այն չի 
արել, ինչ պետք էր» [1, էջ 10]: Տեսարանի նկարագրությունից համոզվում ենք, 
որ ռեժիսորի համար ողբերգության պատճառը ոչ միայն ադաթն է, այլև հերոս-
ների ճակատագիրը: «Այս լիրիկական պատումը «Ռոմեո և Ջուլիետի» թախծալի 
պատմության հայկական տարբերակն է» [1, էջ 2], - համոզված է եղել Գուլակյա-
նը, և այս տեսակետը, հետագայում «Անուշի» իր 1950, 1956 թվականների բե-
մադրություններում նա էլ ավելի է խորացրել, ինչի համար քննադատել են:  

 
Քննադատական կարծիքներն ու մամուլի արձագանքը 
«Արվեստի աշխատողների տանը` 1950-ին «Անուշի» քննարկումն էր: Զեկու-

ցողը Տիգրան Հախումյանն էր, որն ուներ նաև երաժշտական պատրաստութ-
յուն: Զեկուցողը քննադատեց բեմադրությունը` ասելով, թե նոր բեմադրության 
մեջ հիմնական հերոսներին, հատկապես Անուշին ճակատագրայնություն վերա-
գրելու միտում կա» [5, էջ 474], - հիշում է Ռուբեն Զարյանը: Հախումյանը քննա-
դատել է նաև դիրիժորին` Միքայել Թավրիզյանին, ով, մի քանի տեսարաննե-
րում դանդաղեցնելով երաժշտության տեմպը (օրինակ, գուշակության տեսարա-
նում), ընդգծել է հերոսների ճակատագրի անելանելիությունը:  

Քննադատների կարծիքով՝ Թումանյանի պոեմում Անուշն ու Սարոն հայ 
գյուղի բարքերի ու նախապաշարումների զոհն են, իսկ ռեժիսորն ու դիրիժորը, 
ոչ մի հիմք չունենալով, շեղվել են հեղինակի մտահղացումից: Գուլակյանի ու 
Թավրիզյանի մտահղացմամբ աղջիկների` աղբյուր գնալու տեսարանը վերած-
վել է վշտալի երթի, իսկ «ուռենու երգը»` ողբերգական մենախոսության: «Դիտ-
ված է ճիշտ, բայց արված եզրակացությունն ամենևին ճիշտ չէ, քանի որ թու-
մանյանական շեդևրը, գույներով ու երանգների հարստությամբ հանդերձ, ող-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



126                             «Անուշ» օպերան Արմեն Գուլակյանի բեմադրությամբ 
                                 
բերգական ստեղծագործություն է: Ողբերգականը տեղ է գտել պոեմի հերոսնե-
րի հենց ճակատագրում, - քննադատության առթիվ գրել է Սաբիր Ռիզաևը, - 
պոեմ, որ ինտոնացիայով քնարական է, բայց բովանդակությամբ, մտքով` 
իհարկե ողբերգական» [7, էջ 223]: Այդ համոզմանն է եղել նաև ռեժիսորը: Եթե 
1935 թվականի «Անուշի» բեմադրությունում նա կարևորել և մանրամասն է 
պատկերել հայ գյուղացիության կենցաղն ու կոլորիտը, ապա 1950, 1956 թվա-
կաններին նման մանրամասներից չհրաժարվելով և հիմք ընդունելով պոեմի 
ողբերգական հատիկը, Գուլակյանն օպերան բեմադրել է որպես Անուշի և 
Սարոյի սիրո ողբերգություն: 

«Անուշ» օպերայի` Արմեն Գուլակյանի չորս բեմադրություններում էլ հայտնի 
արտիստներ են հանդես եկել` Հայկանուշ Դանիելյան, Շարա Տալյան, Գոհար 
Գասպարյան, Ավագ Պետրոսյան: «Անուշի» մասին մամուլում շատ է գրվել: Ոչ 
միայն թատերասեր հասարակության, այլև արվեստակից ընկերների ու քննա-
դատների կողմից օպերան բարձր գնահատականների է արժանացել: 
«Անուշի» 1935 թվականի բեմադրության մասին կարդում ենք. «Նա (Արմեն 
Գուլակյանը - Գ.Վ.) կարողացավ երաժշտական պատկերներին տալ բեմական 
համահնչյուն մեկնաբանություններ` կենցաղի ու միջավայրի առանձնահատ-
կությունները հաշվի առնելով: Համբարձման տոնի, հարսանիքի, կոխի տեսա-
րանները զարգանում են ռիթմիկ լարվածությամբ` լիովին ներդաշնակելով 
երաժշտության հետ» [6]:  

Մոսկվայում ցուցադրված 1939 թվականի բեմադրության մասին կարդում 
ենք Վլ. Նեմիրովիչ - Դանչենկոյի կարծիքը. «Բեմադրությունը սքանչելի է: Երգի-
չը պետք է խաղա, պետք է կերպար տա, պետք է իսկական արտիստ լինի, և 
այդ իմաստով «Անուշ» օպերայի բեմադրությունը լիարժեք իսկական ներկայա-
ցում է: Ներկայացումն ինձ հմայեց մինչև հոգուս խորքը» [11]: Մամուլի արձա-
գանքը վկայում է, որ Գուլակյանը ստեղծել է գեղարվեստորեն ամբողջական և 
ավարտուն բեմադրություն, որը ժամանակին Սպենդիարյանի անվան օպերայի 
և բալետի թատրոնի առանձնահատուկ հաջողությունն ու ձեռքբերումն է հա-
մարվել։ 

 
Երգիչ-դերասանների հետ աշխատելու առանձնահատկությունը 
«Անուշը» բեմադրելիս Գուլակյանն աշխատել է Արշակ Բուրջալյանի ռեժի-

սորական ձեռագրին արդեն ծանոթ ստեղծագործական խմբի հետ: Այս հանգա-
մանքը համեմատաբար հեշտացրել է նրա աշխատանքը. «Առանց շարժման 
օպերայում չկա տեսողականի և լսողականի միաձուլում» [4, էջ 115], - ասել էր 
Բուրջալյանը, և ստատիկ վիճակներ, հարմար ու գեղեցիկ կեցվածքներ սիրող 
օպերային դերասաններից պահանջել մարդկային անկեղծ ապրումներ:  

Օպերային ռեժիսուրայի ասպարեզում Արմեն Գուլակյանը շարունակել է 
զարգացնել այն, ինչ Բուրջալյանն էր սկսել: «Գուլակյանը աշխատեց օպերային 
բեմադրություններին հատուկ ստատիկ վիճակներից ազատագրվել <...> ծանր 
ու համառ աշխատանք է տարել նա օպերային մեներգիչներին դերասան-երգիչ 
դարձնելու համար, - գրում է Բաբկեն Հարությունյանը: - Նա ձգտում էր, որպես-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                         Գոռ Վանյան                                                    127 

զի, ինչպես դրամատիկական թատրոնում, այնպես էլ այստեղ դերասանը ստվե-
րի մեջ չմնա, որ ոչինչ չխանգարի նրա կատարողական արվեստի դրսևորմանը» 
[8, էջ 31]:  

 «Անուշ» օպերան բեմադրելու առաջին իսկ օրերից Գուլակյանը համոզված 
է եղել, որ օպերային բեմադրության աշխատանքն առանց ռեժիսորի և դիրիժո-
րի ստեղծագործական սերտ համագործակցության անհնար է, քանի որ, ի 
տարբերություն դրամատիկական թատրոնի, օպերային թատրոնի դերասանի 
ականջը միշտ նվագախմբին է, իսկ նրա խաղի ղեկավարը՝ դիրիժորը:  

«Ինքը երաժշտական պարտիտուր չէր կարդում, ճիշտ է, բայց նրա մի-
զանսցենը երաժշտական ֆրազի ու շեշտի հետ էր, - հիշում է Հենրիկ Հովհան-
նիսյանը: - Նա դերասանին կրկնել էր տալիս տեսարանն այնքան, մինչ որ նրա 
անցումը, շարժումը համապատասխանում էր երաժշտությանը: Կանգնեցնում էր 
մարդուն. «չո՛րս քայլ, ոչ ավել, որովհետև այստեղ կա չո՛րս շեշտ, ոչ ավել»1:  

Տարիներ անց, ոչ միայն «Անուշ» օպերայի, այլ առհասարակ թատրոնում 
ստեղծագործական խմբի հետ աշխատելու մասին խոսելիս Գուլակյանը նշել է, 
որ դասական երկերի բեմադրությունները, ինչպես ռեժիսորներին, այնպես էլ 
արտիստներին իրենց մասնագիտության մեջ հմտանալու, համապատասխան 
փորձ ձեռք բերելու հնարավորություն են ընձեռում: Թումանյանի «Անուշը» իր՝ 
օպերային թատրոնում առաջին քայլերն անող ռեժիսորի համար, այդպիսի երկ 
էր: 

  
Եզրակացություն 
Ուսումնասիրելով Արմեն Տիգրանյանի «Անուշ» օպերայի՝ Արմեն Գուլակյա-

նի բեմադրությունների վերաբերյալ պահպանված նյութերը, քննելով, թե ռեժի-
սորը, հաշվի առնելով օպերային դերասանի ստեղծագործական առանձնա-
հատկությունները, ինչպես է աշխատել նրանց հետ, մշակել մասսայական տե-
սարանները, համագործակցել դիրիժորի հետ, գալիս ենք հետևյալ համոզման. 
Գուլակյանը, խորապես գիտակցելով, որ օպերային արվեստն ունի իր արտա-
հայտչական ուրույն միջոցները, օպերային թատրոն է բերել դրամատիկական 
թատրոնի մշակույթն ու բեմական արվեստի այն փորձը, որը կուտակել էր տա-
րիների ընթացքում: Այս ամենով հանդերձ, «Անուշ» օպերայի նրա բեմադրու-
թյուններում չի եղել որևէ բեմադրական տարր, որը կարող էր խանգարել երգչի 
հանգիստ խաղալուն ու երգին, իսկ հանդիսատեսին` լսելու երաժշտությունը: 
Ռեժիսորի միզանսցենները սահմանափակված են եղել երաժշտական տևողու-
թյամբ: Երաժշտական ֆրազին ու տակտին է ենթարկել դերասաններից յուրա-
քանչյուրի վարքագիծը:  

«Անուշ» օպերայի Արմեն Գուլակյանի բեմադրության ուսումնասիրությունը 
բացահայտում է անվանի ռեժիսորի արվեստի բնույթն ու բեմադրական ոճն 
օպերային թատրոնում։ Այստեղ Գուլակյանը միզանսցենը կառուցել է ըստ 

1 Արմեն Գուլակյանի 100-ամյակին նվիրված հոբելյանական հեռուստահաղորդումից: 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



128                             «Անուշ» օպերան Արմեն Գուլակյանի բեմադրությամբ 
                                 
երաժշտական դրամատուրգիայի, ստատիկ և դինամիկ պահերն` ըստ 
երաժշտական ֆրազի ու տակտի: Դրամատիկական թատրոնում մշակված 
ակադեմիզմը գեղարվեստական կատարյալ արտահայտություն է ստացել օպե-
րային բեմում, և «Անուշի» բեմադրությունը դրա լավագույն դրսևորումներից է: 
 
Գրականություն 

1. ԳԱԹ, Ա. Գուլակյանի ֆոնդ, Գուլակյան Ա., «Անուշի» բեմադրության մասին 
օպերային թատրոնի գեղարվեստական ղեկավարության նիստի սղագրական հաշվետ-
վությունը, ռուսերեն, մեքենագիր, № 216, 1938: 

2. ԳԱԹ, Ա. Գուլակյանի ֆոնդ, Գուլակյան Ա., «Անուշ» օպերայի բեմադրության 
մասին, հայերեն-ինքնագիր, № 219, 1938: 

3. ԳԱԹ, Ա. Գուլակյանի ֆոնդ, Գուլակյանը Ա., Տիգրանյանի և «Անուշ» օպերայի իր 
բեմադրության մասին, ռուսերեն, մեքենագիր, № 259, 1960: 

4. Բուրջալյան Ա. Հոդվածներ, նամակներ, ժամանակակիցները նրա մասին. Ե., 
ՀԹԸ, 1959, 275 էջ: 

5. Զարյան Ռ. Հուշապատում, գիրք երկրորդ. Երևան, «Սովետական գրող»  
հրատ., 1977, 546 էջ: 

6. Թերզիբաշյան Վ. «Անուշ», «Գրական թերթ», 17 ապրիլի, № 9, 1935: 
7. Հայ սովետական թատրոնի պատմություն. Երևան, ՀՍՍՀ ԳԱ հրատ., 1967, 

647 էջ: 
8. Հարությունյան Բ. Արմեն Գուլակյանի ստեղծագործությունը, «Արմեն Գուլակ-

յան». Երևան, ՀԹԸ, 1979, 364 էջ: 
9. Հովակիմյան Բ. Թումանյանը և թատրոնը, «Նոր-Դար». Երևան, 1999, 154 էջ: 
10. Հովհաննիսյան Հ. Դերասանի արվեստի բնույթը. Երևան, «Սարգիս Խաչենց», 

2002, 370 էջ: 
11. Նեմիրովիչ-Դանչենկո Վլ. Սքանչելի բեմադրություն, Խորհրդային Հայաստան, 

26 հոկտեմբերի, № 249, 1939: 
12. Վանյան Գ. Արմեն Գուլակյանի ստեղծագործական կյանքը և արվեստը. Երևան, 

«Արմավ», 240 էջ։  
       

References 
1. Museum of Literature and Art after Yeghishe Charents, stock Armen Gulakyan, 

Report transcript of the Artistic Council of the Opera Theater on the production of Anush, 
№ 216, 1938 (In Russian).  

2. Museum of Literature and Art after Yeghishe Charents, stock Armen Gulakyan, 
Gulakyan A., about the staging of the opera “Anush”, № 219, 1938 (In Armenian). 

3. Museum of Literature and Art after Yeghishe Charents, stock Armen Gulakyan, 
Gulakyan about A. Tigranyan and his staging of the opera “Anush”, № 259, 1960 (In 
Russian). 

4. Burjalyan A. Articles, letters, contemporaries about him. Yerevan, HTA, 1959, 
275 p. (In Armenian). 

5. Zaryan R. Memoir, book two. Yerevan, “Soviet Writer” publishing house, 1977, 546 p. 
(In Armenian). 

6. Terzibashyan V. “Anush”, “Literary newspaper”, April 17, № 9, 1935 (In Armenian). 
7. History of the Armenian Soviet Theater. Yerevan, ASSR Academy of Sciences pub-

lishing house, 1967, 647 p. (In Armenian). 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                         Գոռ Վանյան                                                    129 

8. Harutyunyan B. The Work of Armen Gulakyan, “Armen Gulakyan”. Yerevan, HTA, 
1979, 364 p. (In Armenian). 

9. Hovakimyan B. Tumanyan and the theater, “Nor-Dar”. Yerevan, 1999, 154 p. (In 
Armenian). 

10. Hovhannisyan H. The Nature of Acting, “Sargis Khachents”. Yerevan, 2002, 370 p. (In 
Armenian). 

11. Nemirovich-Danchenko Vl. A Wonderful Performance, “Soviet Armenia”, October 
26, № 249, 1939 (In Armenian). 

12. Vanyan G. Armen Gulakyan's creative life and art. Yerevan, “Armav” Publishing 
House, 240 p. (In Armenian). 
 

ОПЕРА «АНУШ» В ПОСТАНОВКЕ АРМЕНА ГУЛАКЯНА  
 

ГОР ВАНЯН* 
 

Для цитирования: Ванян, Гор. “Опера «Ануш» в постановке Армена Гулакяна”. Искусствовед-
ческий журнал, N 1 (2025): 121-131. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-131 
 

Искусство Армена Гулакяна способствовало развитию армянского оперного 
театра в той же мере, что и театра драматического. Его постановка оперы 
«Ануш» – ярчайшее тому подтверждение. Исследование этой работы раскры-
вает характер творчества выдающегося режиссера и его индивидуальный стиль 
в оперном театре. Осуществляя постановки в Государственном академическом 
театре оперы и балета им. Ал. Спендиаряна, А. Гулакаян отдавал принципиаль-
ное предпочтение произведениям армянских композиторов, формировал нацио-
нальный оперный репертуар. К опере «Ануш» он обращался четырежды на раз-
ных этапах своего творчества – в 1935, 1939, 1950 и 1956 гг.  

В первой версии режиссер уделил особое внимание заложенным в литера-
турную основу спектакля социально-бытовому аспекту и лорийскому колориту, 
подробно разработал массовые сцены. Второе обращение к «Ануш» произошло 
в 1939 году в связи с предстоящей Первой декадой армянского искусства в 
Москве – спектакль обогатился новыми, более масштабными, более многопла-
новыми с художественной точки зрения сценами (такими, какой, например, яв-
лялась сцена танца пери). Трагическое звучание, которое обрели гулакяновские 
постановки «Ануш» 1950-ых годов, вызвало определенную долю критики. 
Однако режиссер был убежден, что поэма Туманяна, несмотря на присутствую-
щее в ней лирическое начало, пронизана глубоким трагизмом. Он рассматривал 
эту поэму не только как колоритную картину армянской сельской жизни, но и 
как драму человеческих судеб, в основе которой лежит синтез национального и 

* Научный сотрудник отдела театра Института искусств НАН РА, кандидат искусство-
ведения, доцент, vanyangor@gmail.com, статья представлена 20.01.2025, рецензирована 
20.03.2025, принята к публикации 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



130                             «Անուշ» օպերան Արմեն Գուլակյանի բեմադրությամբ 
                                 
общечеловеческого начал. Как и Аршак Бурджалян, Армен Гулакян требовал от 
оперных артистов не только высокого вокала, но и актерского мастерства, 
умения высвобождаться из статических состояний. Своей задачей режиссер 
ставил создание гармонии между стихией театра и стихией музыки. Учитывая 
специфический инструментарий средств выражения в оперном искусстве, вновь 
и вновь обращаясь к «Ануш», Гулакян строил мизансцены согласно музыкаль-
ной драматургии – статику или динамику всех картин диктовала музыкальная 
фраза, ее такт. В результате подобного подхода сливались воедино игра 
артиста-вокалиста и музыкальная интерпретация.  

Все четыре постановки оперы «Ануш» Армена Гулакяна удостоились 
высокой оценки публики и критики. С позиций истории сценического иссле-
дования поэмы «Ануш» Ов. Туманяна постановка Гулакяна, как синтез оперной 
и драматической режиссуры, имеет дидактическое значение.    

Ключевые слова: Армен Гулакян, опера «Ануш», поэма, постановка, спек-
такль, режиссер, мизансцена. 
 

“ANUSH” OPERA DIRECTED BY ARMEN GULAKYAN 
 

GOR VANYAN* 
 
For citation: Vanyan, Gor. ““Anush” opera directed by Armen Gulakyan”, Journal of Art Studies, N 1 
(2025): 121-131. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-131 

 
By his art, Armen Gulakyan made a significant contribution to the development 

of Armenian drama and opera theatre. His production of the opera “Anush” is a 
prime example of this. Studying it reveals the renowned director’s artistic vision and 
stylistic approach to opera staging. While working at the Alexander Spendiaryan 
Opera and Ballet Theatre in Yerevan, Gulakyan prioritised the works of Armenian 
composers, thereby shaping the national opera repertoire. He staged “Anush” four 
times at different stages of his creative career: in 1935, 1939, 1950 and 1956.  

For the first production, he emphasised the social and domestic elements of the 
original text and the colour of Lori, paying particular attention to the mass scenes. 
The second production, staged for the inaugural Ten-Day Festival of Armenian Arts 
in Moscow in 1939, featured larger-scale, artistically layered scenes (such as the 
fairies scene). The tragic elements present in the 1950s productions of “Anush” 
attracted criticism. However, the director was convinced that, despite its lyrical 
nature, Tumanyan’s poem was profoundly tragic. He viewed the work as both a 
colourful story and a drama of human destinies, based on a synthesis of the national 

* Researcher at the Department of Theater of NAS RA Institute of Arts, Doctor of Arts, 
Associate Professor, vanyangor@gmail.com. The article was submitted on 20.01.2025, reviewed 
on 20.03.2025, accepted for publication on 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                         Գոռ Վանյան                                                    131 

and the universal. Like Arshak Burjalyan, Gulakyan, too, required that the opera 
artists not only sang but also acted and freed themselves from static postures. 
Besides, the director also emphasised the importance of harmony between the 
theatrical and musical aspects of the opera. Considering the unique expressive 
nature of the genre, Gulakyan staged “Anush” with mise-en-scènes based on 
musical dramaturgy, ensuring that all the static and dynamic elements were in 
harmony with the musical phrase and beat. Such an approach resulted in a merger 
of the singer-actors’ performance and the musical interpretation.  

All the four productions of Armen Gulakyan’s “Anush” were highly praised. 
Studying the stage history of the poem from the perspective of drama and opera 
theatre directing is of immense value in a textbook sense. 

Key words: Armen Gulakyan, opera “Anush”, poem, staging, performance, 
director, mise-en-scène. 

 
 
 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



 

ԿԵՐՊԱՐՎԵՍՏԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ 
 

ՀՏԴ: 75(479.25)+398.2 
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-132 

 
ԱԶԳԱՅԻՆ ԱՎԱՆԴՈՒՅԹՆԵՐԻ ԴԵՐԸ 1920–1930-ԱԿԱՆ ԹՎԱԿԱՆՆԵՐԻ 

ՀԱՅ ԿԵՐՊԱՐՎԵՍՏՈՒՄ 
 

ԱՐԹՈՒՐ ԱՎԱԳՅԱՆ* 
 

Հղման համար. Ավագյան, Արթուր: «Ազգային ավանդույթների դերը 1920–1930-ական թվական-
ների հայ կերպարվեստում»: Արվեստագիտական հանդես, N 1 (2025): 132-141. DOI: 10.54503 
/2579-2830-2025.1(13)-132 
 

Նորագույն հայ արվեստի կազմավորման շրջանում, այն է՝ 1920-ական թվական-
ներին և 1930-ականներ թվականների սկզբին, Հայաստանի գեղարվեստական կյանքում 
առանձնակիորեն կարևորվեց անցյալի մշակութային ժառանգության խնդիրը, որը սեր-
տորեն կապված էր նորաստեղծ խորհրդահայ հասարակության հոգևոր սպասումների և 
պահանջմունքների հետ։ Նման գործընթացներ տեղի էին ունենում ողջ խորհրդային 
արվեստում, որն իր ակունքների որոնման ճանապարհին հաճախ կտրականապես 
մերժում էր անցյալի մշակութային ժառանգության արդիական նշանակությունը (արտա-
դրական արվեստի տեսություն, այսպես կոչված «արվեստի սոցիոլոգիա» ևն)։ Մինչդեռ 
հայ կերպարվեստի և ճարտարապետության մի շարք նշանավոր վարպետներ (ինչպես, 
օրինակ, Մարտիրոս Սարյանը, Հակոբ Կոջոյանը, Ալեքսանդր Թամանյանը և ուրիշներ) 
նշված ժամանակահատվածում անմիջական անդրադարձ են կատարում ազգային գե-
ղարվեստական մշակույթի ավանդույթներին ու սկզբունքներին, ինչն արտացոլվում է  
թե՛ նրանց տեսական ելույթներում ու կազմակերպական նախաձեռնումներում և թե՛  
բուն ստեղծագործական պրակտիկայում։ Անշուշտ, այդ երևույթն ուներ որոշակի պատ-
մական հենք։ Առաջին աշխարհամարտի, ցեղասպանության, քաղաքական ցնցումների 
արհավիրքներով անցած հայ ժողովուրդը, հայտնվելով համեմատաբար տևական խա-
ղաղության և կայուն պետականության պայմաններում, փորձում էր վերականգնել ժա-
մանակների կապը, իր պատմության անընդմեջությունը, միավորել անցյալն ու ներկան։ 
Հայ արվեստի հետագա զարգացումը ցույց տվեց, որ, պահպանելով ինքնությունը, այն 
չպարփակվեց իր տեղային, նեղ ազգային սահմաններում, այլ մնաց բաց արտաքին 
ազդեցությունների համար՝ հաջողությամբ յուրացնելով համաշխարհային արվեստի 
գեղագիտական փորձը։ 

Բանալի բառեր` նորագույն հայ արվեստի կազմավորման շրջան, 1920–1930-ական 
թվականների հայ կերպարվեստ, անցյալի մշակութային ժառանգության, ազգային 
գեղարվեստական ավանդույթներ, Մարտիրոս Սարյան, Ալեքսանդր Թամանյան, Հակոբ 
Կոջոյան: 

 
Ներածություն 
1920–1930-ական թվականների հայ կերպարվեստում և ճարտարապետու-

թյան մեջ կարևոր, ուղենիշային տեղ էին զբաղեցնում ազգային գեղարվեստա-
կան մշակույթի ավանդույթները, որոնց անդրադարձը տեսնում ենք մի շարք 

* ՀՀ ԳԱԱ արվեստի ինստիտուտի կերպարվեստի բաժնի ավագ գիտաշխատող, ար-
վեստագիտության թեկնածու, avart@rambler.ru, հոդվածը ներկայացնելու օրը՝ 20.09.2024, 
գրախոսելու օրը՝ 26.11.2024, տպագրության ընդունելու օրը՝ 10.06.2025: 

 

                                                 



       Ազգային ավանդույթների դերը 1920–1930-ական թվականների հայ կերպարվեստում     133 

նշանավոր վարպետների ստեղծագործություններում։ Որպես Հայաստանի 
գեղարվեստական կյանքին բնորոշ առանձնահատկություն՝ այդ շահագրգիռ և, 
կարելի է ասել, ծրագրային ուշադրությունն անցյալի հանդեպ ուներ որոշակի 
պատմական հենք։ Առաջին աշխարհամարտի, ցեղասպանության, քաղաքական 
ցնցումների արհավիրքներով անցած հայ ժողովուրդը, հայտնվելով համեմա-
տաբար կայուն խաղաղության ու տևական պետականության կենսանպաստ 
պայմաններում, փորձում էր վերականգնել ժամանակների կապը, իր պատմութ-
յան անընդմեջությունը, միավորել անցյալն ու ներկան։ 

Իհարկե, իր զարգացման ընդհանուր բնույթով և միտումներով այդ շրջանի 
հայ կերպարվեստը սերտորեն կապված էր ողջ խորհրդային արվեստի հետ, 
արտացոլում էր նրա իրողությունը։ Այդ իսկ պատճառով սույն հոդվածի խնդրին 
ընդհուպ մոտենալու համար հարկ է դիմել համառոտ նախաբանի, որը թույլ 
կտա ուրվագծել Հայաստանում տեղի ունեցած գործընթացների պատմական 
համատեքստը։ 

 
Պատմական ակնարկ 
Դժնդակ քաղաքացիական պատերազմի ավարտը և նոր տնտեսական քա-

ղականության ընդունումը Ռուսաստանի Կոմկուսի X համագումարում (1921) ազ-
դարարեցին աշխարհի առաջին «բանվորագյուղացիական» պետության խաղաղ 
օրերի սկիզբը, գեղարվեստական կյանքում վերստին հնչեց անցյալի մշակու-
թային ժառանգության արժևորման հարցը։ Թեպետ այն արծարծվել էր և նախ-
կինում, մասնավորապես ռուս ապագայապաշտների (ֆուտուրիստների) հռչա-
կագրերում, հիմա, սակայն, շաղկապվում էր նոր, պրոլետարական մշակույթ 
ստեղծելու խնդիրներին։ Անցյալի ժառանգության այժմեական նշանակությունը 
վճռականորեն ժխտում էին հատկապես «ձախ», նորարարական ուղղություն-
ների, այդ թվում՝ արտադրական արվեստի տեսության կողմնակիցները (Բորիս 
Արվատով, Օսիպ Բրիկ, Նիկոլայ Տարաբուկին և ուրիշներ), որոնք հրաժարվում 
էին արվեստի հաստոցային ձևերից հօգուտ նրա քարոզչական և կիրառական 
տեսակների (քաղաքական պլակատ, կենցաղային իրերի դիզայն): Նման դիր-
քորոշում էին որդեգրել նաև այսպես կոչված «արվեստի սոցիոլոգիայի» ներկա-
յացուցիչները (Վալերյան Պերեվերզև, Վլադիմիր Ֆրիչե, Իվան Մացա և այլք), 
որոնք թեև չէին հրաժարվում նրա ավանդական ձևերից, սակայն դիտարկում 
էին այն սոսկ իբրև տնտեսության վերնակառույց, դասակարգային շահերի ան-
միջական արտահայտություն։ Դրանով իսկ լիովին չեղարկվում էր «անտագո-
նիստական հասարակարգերի» (ստրկատիրության, ֆեոդալիզմի, կապիտալիզ-
մի) գեղարվեստական ժառանգության նշանակությունը, նրա ակտուալ դերը 
ներկայիս պայմաններում։ Գաղափարական նոր բովանդակություն էր ստանում 
Պուշկինին, Դոստոևսկուն, Տոլստոյին «այժմեականության շոգենավից գցելու»՝ 
դեռևս 1910-ականների սկզբին արձակած կոչը... 

Հայ կերպարվեստում պատկերը փոքր-ինչ այլ էր։ 1920-ական թվական-
ների սկզբին այստեղ գերակշռում էին հիմնականում ձևավորված, իրենց նա-
խախորհրդային ոճին և թեմատիկային հավատարիմ մնացած վարպետները, 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



134                                                                  Արթուր Ավագյան                                     
                                 
ինչը նկատելիորեն մեղմում էր գեղագիտական նիհիլիզմի այն ջերմաստիճանը, 
որը, թեև նվազում էր, բայց դեռ բավական բարձր էր Մոսկվայի, Պետրոգրադի, 
Օդեսայի, Վիտեբսկի, նախկին Ռուսական կայսրության այլ քաղաքների գեղար-
վեստական կյանքում։ Անշուշտ, Հայաստանի հողի վրա ևս կային «արվեստի 
հեղաշրջման», նրա լեզվի արմատական վերափոխման ջատագովներ, ինչպես, 
օրինակ, բանաստեղծ Եղիշե Չարենցը, ճարտարապետներ Կարո Հալաբյանը, 
Միքայել Մազմանյանը և Գևորգ Քոչարը, բեմանկարիչ Միքայել Արուտչյանը և 
ուրիշներ։ Սակայն նրանց ազդեցությունը կերպարվեստի բնագավառում բավա-
կան սահմանափակ էր։ Բացի այդ, նրանք չէին կազմում միասնական ճակատ, 
չնայած ընդհանուր պլատֆորմ մշակելու և սեփական տպագիր օրգան ստեղ-
ծելու առանձին փորձերին1։ Մինչդեռ միջին ու ավագ սերնդի վարպետները, 
որոնցից շատերը ժամանակին անդամակցել էին դեռևս 1916-ին Թիֆլիսում 
հիմնած Հայ արվեստագետների միությանը, առավել համախմբված էին և հիմա 
որոնում էին արդեն Հայաստանում միավորվելու ուղիներ։ Նրանցից ոմանք 
(ինչպես, օրինակ, Մարտիրոս Սարյանը) համեմատաբար վերջերս իրենք էին 
համարվում նորարարներ, համապատասխան համբավ վայելում, և դա որոշա-
կիորեն հարթում էր գաղափարական հակասությունը հայ արվեստագետների 
սերունդների միջև։ 

 
Հայաստանի կերպարվեստի աշխատողների ընկերության դիրքորո-

շումը ազգային գեղարվեստական ավանդույթների վերաբերյալ 
1923 թվականի դեկտեմբերին Երևանում կազմակերպվեց Հայաստանի 

կերպարվեստի աշխատողների ընկերությունը, որի ղեկը վերցրեցին նրանք, 
ովքեր դրսևորել էին իրենց արդեն XX դարի առաջին տասնամյակներին՝ ճար-
տարապետ Ալեքսանդր Թամանյանը և նկարիչ Մարտիրոս Սարյանը։ Ընկերու-
թյան մեջ ընդգրկվեցին կերպարվեստագետներ, ճարտարապետներ, արվեստի 
պատմաբաններ և քննադատներ։ Նորաստեղծ ընկերության ծրագրի գլխավոր 
կետերից մեկն ազգային ոճի զարգացման դրույթն էր՝ հայկական, հատկապես 
ժողովրդական արվեստի ավանդույթների լայն օգտագործմամբ։ Այդ դիրքորո-
շումն ուղղակիորեն հայտարարված էր Ընկերության կանոնադրության մեջ, ինչ-
պես նաև վարչության անդամ, նկարիչ Գաբրիել Գյուրջյանի հոդվածներում։ 
«Մենք ծարավ ենք այնպիսի մի դպրոցի, – գրում է նա, – որը, հենվելով մեր 
պարզ և խորունկ ժողովրդական արվեստի նմուշների վրա և ուսումնասիրելով 
մեր հին ոճերը, կարող լիներ կերտել և ստեղծել մեր օրերին և նրանց շնչին 
համապատասխան այսօրվա նոր արվեստը։ [...] Անհրաժեշտ է, որ արվեստա-

1 Նման մի փորձ ձեռնարկվել էր 1924 թվականին, երբ Չարենցը, Հալաբյանը և 
Մազմանյանը Մոսկվայում հիմնեցին «Standard» հայալեզու հանդեսը, որտեղ քարոզվում 
էին ֆուտուրիզմի և արտադրական արվեստի գաղափարներ։ Սակայն հանդեսն այդպես 
էլ չհասավ ընթերցողին, քանի որ առաջին և միակ համարի ողջ տպաքանակը վե-
րացրեցին հեղինակները [4, էջ 121–135]։ 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



       Ազգային ավանդույթների դերը 1920–1930-ական թվականների հայ կերպարվեստում     135 

գետները մերձենան հայրենի կենցաղին, ի մոտո ճանաչեն հին հայկական 
ոճերը, հետաքրքրվեն ժողովրդական ստեղծագործությամբ» [1, էջ 63]։ 

Ընկերության պատմությանը վերաբերող նյութերում ազգային ոճ հասկա-
ցության գեղագիտական և ձևաբանական բովանդակությունը ճշտված չէ։ Կա-
րելի է ենթադրել, որ կողմնորոշիչ դեր պետք է ունենար հայոց միջնադարյան 
արվեստը, որն Ընկերության հիմնական հատվածի, նրա առավել անվանի, հե-
ղինակավոր անդամների գիտական և ստեղծագործական կայուն հետաքրքրու-
թյան առարկան էր։ Ի թիվս նրանց, Թամանյանի և Սարյանի հետ մեկտեղ, 
հարկ է հիշատակել նկարիչներ Հակոբ Կոջոյանին և Տարագրոսին (Տարագրոս 
Տեր-Վարդանյան), ճարտարապետ և հնագետ Թորոս Թորամանյանին, գրա-
կանագետ և արվեստաբան Գարեգին Լևոնյանին, որոնք ոչ միայն խորությամբ 
հետազոտում էին ազգային միջնադարյան մշակույթը, այլև հաճախ դրանից 
քաղում ստեղծագործական ազդակներ։ Այդ մշակույթն արդարացիորեն ընկալ-
վում էր իբրև հայոց պատմական կլասիկա, որն ունի անանց գեղարվեստական 
նշանակություն։ 

Ազգային ու, մանավանդ, ժողովրդական արվեստի ժառանգության հան-
դեպ եղած այդ առանձնահատուկ վերաբերմունքը կանխորոշեց նաև Ընկերութ-
յան գործնական քայլերը։ Դրանցից մեկի մասին՝ փոքր-ինչ մանրամասն։ 1926 
թվականի հունվարին Անդրկովկասի Կենտգործկոմը որոշում կայացրեց Երևա-
նում Ժողովրդական տուն կառուցելու մասին, որի համար հայտարարվեց միու-
թենական մրցույթ։ Ժողովրդական տների գաղափարը նորույթ չէր։ Ցարական 
Ռուսաստանում դրանք հասարակության լայն խավերի համար նախատեսված 
անվճար ակումբներ էին, որոնք իրականացնում էին կրթալուսավորչական զա-
նազան գործառույթներ։ Այժմ, սակայն, ժողովրդական տները ձեռք էին բերում 
այլ նշանակություն, որը կապված էր նոր, խորհրդային հասարակության պա-
հանջների հետ։ «Ժողովրդական տները, – գրում է ճարտարապետության պատ-
մաբան Լոլա Դոլուխանյանը, – պետք է դառնային «ժողովրդական գործողու-
թյունների», թատերականացված նոր ներկայացումների, հավաքների, ժողովնե-
րի վայր։ Նրանցում պետք է անցներ քաղաքի մշակութային և հասարակական 
կյանքը։ Կառույցները պատկերացվում էին մոնումենտալ, վեհաշուք... բազմա-
հազար մարդկային հոսքեր ամփոփող...» [5, էջ 63]։ Նման առանցքային դեր 
վերապահված էր նաև Երևանի Ժողտան համար, որի կառուցմանն ըստ այդմ 
հսկայական նշանակություն էր տրվում։ Մանրամասն և համակողմանիորեն 
քննարկելով դրան վերաբերող հարցերը 1926 թվականի փետրվարի 28-ի և 
մարտի 7-ի իր նիստերում՝ Ընկերությունը միաձայն եզրակացնում է, որ «այդ 
կառուցվածքում լայնորեն օգտագործված պետք է լինեն հայ արվեստի, մանա-
վանդ ճարտարապետության այն բազմաթիվ ու բազմապիսի մոտիվները, 
որոնք այնքան հարուստ կերպով սփռված են մեր ամբողջ երկրում, թե՛ ավե-
րակ դարձաձ և թե՛ կանգուն շենքերի մեջ, սկսած գյուղացու խրճիթից մինչև 
ամենահոյակապ կերտվածները» [2]։ «Մեր նոր շինարարները գլխավորապես 
պիտի դիմեն հայկական ժողովրդական ոճի հենց այդ կենդանի աղբյուրին», – 
գրում է այդ առիթով Մարտիրոս Սարյանը [3]։ Ալեքսանդր Թամանյանի նա-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



136                                                                  Արթուր Ավագյան                                     
                                 
խագծով կառուցված Ժողտունը ներկայումս հայտնի է որպես Երևանի գլխավոր 
խորհրդանիշներից մեկը, ուր հանգրվանել են Ալ. Սպենդիարյանի անվան օպե-
րայի և բալետի ազգային ակադեմիական թատրոնը և Ա. Խաչատրյանի անվան 
Մեծ համերգասրահը։ 

 
Հակոբ Կոջոյան 
Ազգային գեղարվեստական ավանդույթների կարևորությունը ոչ միայն 

հռչակվում էր տեսականորեն, այլև անդրադառնում գործնականում։ Դա երևում 
է հայ վարպետների՝ 1920–1930-ական թվականներին վերաբերող ստեղծագոր-
ծություններից։ Վերցնենք, օրինակ, Հակոբ Կոջոյանին, որն ակտիվ և բեղմնա-
վոր կերպով աշխատում էր երփնագրի, գրաֆիկայի, գրքի ձևավորման և կիրա-
ռական արվեստի բնագավառներում։ Լինելով հայ ոսկերչական ընտանիքի ժա-
ռանգ, որը լավ գիտեր տոհմական արհեստը և դեռ մանուկ հասակում դրանում 
հաջողության էր հասել՝ Կոջոյանը շարունակաբար դիմել է հայկական էպոսի, 
հեքիաթների և առասպելների թեմատիկային, ինչպես նաև ազգային զարդար-
վեստի մոտիվներին և կերպարային լուծումներին։ Մասնավորապես, նկատի 
ունենք 1920-ականների առաջին կեսի նրա գուաշներն ու ջրանկարները, որտեղ 
հորինվածքը հյուսվում է ճոխ, շքեղ, մեզ դրանց «սկզբնաղբյուրից»՝ հայոց դե-
կորատիվ-կիրառական արվեստի և միջնադարյան նկարչության նմուշներից, 
ծանոթ ոճավորված ձևերից։ Ինչպես և այնտեղ, երկրաչափական, բուսական և 
կենդանական նախշն այս աշխատանքներում, ծածկելով թերթի ողջ մակերեսը, 
աչքի է ընկնում կառուցիկ պարզությամբ և չի կորցնում առարկայական հիմքը՝ 
հստակ ընդգծելով պատկերի կերպարաբովանդակային առանցքը։ Այդպիսիք 
են «Հայկական մունետիկ», «Քնած պարսկուհին», «Հայկական ոճավորում», 
«Ախալցխացի կանայք» և նկարչի մյուս գրաֆիկական թերթերը։ 

Գծի և գույնի հնչեղ գեղեցկությամբ աչքի են ընկնում նաև Ստեփան 
Զորյանի «Հազարան բլբուլը» հեքիաթի կոջոյանական պատկերազարդումները 
(1925)։ Նրբագեղ և կատարմամբ թեթև, խիստ արտահայտիչ իրենց կերպա-
րային և պլաստիկական լուծմամբ, տեխնիկապես անթերի՝ նրանք ակնհայտո-
րեն ցույց են տալիս՝ որքան անբռնազբոս կարող է լինել «ազգային ոճի» ընկա-
լումը՝ կախված անհատական տաղանդի չափից և բնույթից։ Գույնի դեկորա-
տիվ լիցքը, օրնամենտի սուր զգացողությունը, ճարտարապետական մոտիվնե-
րի (խաչաձև կամարներ, տիմպանոններ, բարավորներ) ընտրությունն ու 
մշակումը երևան են բերում պատկերազարդումների աղերսները հայ միջնա-
դարյան արվեստի հետ։ Ընդ որում ոճերի նրբին գիտակ և նմանակող Կոջոյանը 
կարողանում է ըմբռնել ոչ միայն գրական աղբյուրի տառը, այլև դրա ներքին 
ջիղը, ոգին։ Հետագայում նկարչի այդ նախանձելի ձիրքը գրեթե մշտապես 
կուղեկցի նրա գրքարվեստը, որի գագաթներից մեկն իրավամբ համարվում է 
Չարենցի «Գիրք ճանապարհի» բանաստեղծական ժողովածուի ձևավորումը 
(1933)։ Ներառելով հրատարակության հիմնական տարրերը (սուպերշապիկ, 
ճակատազարդ, անվանաթերթ, նախանվանաթերթեր)՝ այն բաղկացած է 
տուշով արված սև-սպիտակ գրաֆիկական մանրանկարներից, որոնք իրենց 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



       Ազգային ավանդույթների դերը 1920–1930-ական թվականների հայ կերպարվեստում     137 

պատկերագրությամբ և հորինվածքային-պլաստիկական կազմվածքով բացա-
հայտորեն աղերսում են հեռավոր անցյալի մի շարք հուշարձանների, ներառյալ 
Կոջոյանի ներշնչման մշտական աղբյուրը՝ հայ միջնադարյան ձեռագրարվեստն ու 
հարթաքանդակները։ 

 
Մարտիրոս Սարյան 
Հայ ժողովրդական և միջնադարյան արվեստի որոշակի արձագանքներ 

նկատելի են նաև Մարտիրոս Սարյանի գրքային գրաֆիկայում։ Դա, նախ և 
առաջ, վերաբերում է «Հայկական հեքիաթներ» ժողովածուի նկարազարդումնե-
րին, որոնք նա կատարել է 1930-ական թվականներին։ Իհարկե, պատկերա-
զարդման ոճն այս դեպքում մեծապես պայմանավորված էր տվյալ գրական 
ժանրի յուրահատկությամբ, սակայն հեքիաթների կերպավորման բազում հնա-
րավոր տարբերակներից Սարյանն ընտրել է, թերևս, ամենաբնագրականը։ Այս-
պես՝ նա դիմել է հայոց ավանդական արհեստների, մանրանկարչության և 
քանդակի ոչ պրոֆեսիոնալ, այսպես կոչված ժողովրդական ուղղության նմուշ-
ներին բնորոշ պրիմիտիվի պայմանալեզվին, որը գալիս է հաղորդելու հեքիաթ-
ների մթնոլորտը, երևակայական ժամանակաշրջանը, արտացոլելու ժողովրդի 
մտածողությունն ու ֆոլկլորային խոսքի երանգը։ Տեսարանների ընտրությունը, 
հորինվածքների դիտավորյալ «նայիվությունը», հերոսների ոչ միշտ գեղեցիկ, 
բայց, որպես կանոն, սրտառուչ արտաքինը, դիմախաղն ու շարժումները, վեր-
ջապես՝ պայծառ, լուսավոր գույների էներգիան, որ տեսնում ենք նկարազար-
դումներում, խտացնում են ժողովրդական աշխարհընկալման պարզությունը, 
նրա երբեմն միամիտ, սակայն խորունկ իմաստությունը։ 

 
Ալեքսանդր Թամանյան 
Ազգային գեղարվեստական ավանդույթների օգտագործման մեկ այլ օրի-

նակ կարող է ծառայել Հայաստանի ԽՍՀ Հողժողկոմի շենքը (այժմ՝ ՀՀ Կառա-
վարության տան մի մասը), որը 1920-ականների կեսերին նախագծել է Ալեք-
սանդր Թամանյանը։ Կառույցի արտաքին հարդարումն իրականացվել է քան-
դակագործներ Սուրեն Ստեփանյանի, Վաղարշակ Մելիք-Հակոբյանի և նկարիչ 
Տարագրոսի մասնակցությամբ։ Իր արհեստանոցում միավորելով ճարտարա-
պետների, քանդակագործների և նկարիչների՝ Թամանյանը գիտակցաբար 
ձգտում էր միասնական ճարտարապետապլաստիկական լուծման, մանավանդ 
որ տարածական ստեղծագործության տարբեր ճյուղերի սինթեզը նրա համար 
արվեստի ծաղկման գլխավոր նախապայմաններից էր։ Հողժողկոմի շենքում 
Թամանյանը լայնորեն կիրառել է ազգային ճարտարապետության ավանդույթ-
ները՝ վերջինիս կառուցվածքային և դեկորատիվ-պլաստիկական ասպեկտների 
միասնությամբ։ Ընդ որում Թամանյանն առաջինն էր, ով արդի ճարտարա-
պետության մեջ «վերածնեց քարի փորագրման բազմադարյա արվեստը» [5, 
էջ 62]։ Շենքի տպավորիչ արտաքինը մեծապես գալիս է քանդակային հարդա-
րանքից, որը ներկայացնում է հայ միջնադարյան արվեստի շտեմարանից փոխ-
առված երկրաչափական, բուսական և կենդանական մոտիվներ։ Այդպես՝ միմ-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



138                                                                  Արթուր Ավագյան                                     
                                 
յանց կամարներով միացող զուգավոր սյուների խոյակները համատեղում են հո-
նիական օրդերին հատուկ որմնապարույկները և խաղողի որթերի ու նռան 
պտուղների պատկերումները, որոնց նախօրինակը գտնում ենք Զվարթնոցի 
բարձրաքանդակներում (VII դար)։ Վարդակների և հյուսած զամբյուղների մոտիվ-
ները, կենդանազարդն ու թռչնազարդը, որոնք ևս օգտագործված են Հողժող-
կոմի քանդակային դեկորում, նույնպես սերում են հայ միջնադարյան արվեստի 
ձևերից՝ ընկալվելով իբրև ազգային զարդամտածողության կայուն խորհրդա-
նիշներ։ Կամարների, որմնախորշերի և սյուների հետ մեկտեղ, Հողժողկոմի 
քանդակներն ապահովում են հորինվածքառիթմային կարևոր շեշտադրումներ, 
ընդգծում սրբատաշ շարվածքի ֆակտուրան, պատի ազատ մակերեսի էսթետի-
կան։ Քանդակային դեկորն օգտագործված է տակտի բացառիկ զգացումով, 
ամբողջացնում է շինության կերպարանքը՝ չխախտելով նրա կոթողային, մոնու-
մենտալ ազդեցությունը։ 

 
Անդրադարձն ավանդույթներին՝ գաղափարական տարաձայնություն-

ների առարկա 
Անշուշտ, կարելի է բերել և այլ օրինակներ, որոնք կհաստատեն ազգային 

գեղարվեստական ավանդույթների շոշափելի դերն ուսումնասիրվող շրջանի 
հայ արվեստում։ Սակայն այստեղ դա երևի ավելորդ է։ Հարկ է նշել, որ շուտով՝ 
1920-ականների կեսերից, ստեղծագործական միջավայրում խախտվեց երբեմնի 
համերաշխությունը ժառանգության հարցերի վերաբերյալ։ Անդրադարձն անց-
յալին սկսեց ընկալվել որպես հին, արխայիկ ոճերի «նորոգում», գեղարվեստա-
կան լեզվի միտումնավոր աղավաղում։ Ավելին՝ քաղաքական օրախնդրի հետ 
որևէ կապ չունեցող ավանդույթների կարևորումը զուգորդվեց «անթույլատրելի» 
պասսեիզմի, հայեցողական, «ինքնակա» էսթետիզմի հետ։ 1920-ականների 
երկրորդ կեսին այդ տարաձայնությունները հանգեցրին Հայաստանի գեղար-
վեստական հանրության պառակտմանը՝ բանավեճ հարուցելով մամուլում։ Ազ-
գային ինքնօրինակության դրսևորումներն արվեստում խարանվեցին իբրև 
«ֆեոդալա-կղերական» դիվերսիա, իսկ ժողովրդական արվեստը պիտակվեց 
«հետամնաց» տնայնագործություն։ Ավարտվեց Հայաստանի գեղարվեստա-
կան կյանքի համեմատաբար «խաղաղ», անկոնֆլիկտ փուլը՝ զիջելով այլ գործ-
ընթացների, որոնք արդեն առանձին խոսակցության առարկա են։ 

 
Եզրակացություն 
Պատմական հետադարձ հայացքը ցույց է տալիս, որ խորհրդային 

կերպարվեստի սկզբնավորման և կազմավորման փուլին ներհատուկ նիհիլիս-
տական և կոսմոպոլիտիկ միտումների ֆոնին հայ վարպետների ուշադրությունն 
ազգային մշակույթի, դրա ժառանգության հանդեպ արդյունավետ էր և միան-
գամայն բնականոն։ Պատմական աղետների մի ամբողջ շարան տեսած, պե-
տականությունը տևական, բազմադարյան ընդմիջումից հետո վերականգնող 
ժողովուրդը ձգտում էր նորովի կապ հաստատել իր անցյալի հետ, շոշափել 
ժամանակների հաջորդականությունը, պարզել սեփական ինքնությունը։ Ի 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



       Ազգային ավանդույթների դերը 1920–1930-ական թվականների հայ կերպարվեստում     139 

վերջո դա հնարավորություն ընձեռեց Հայաստանում ձևավորելու տարածական 
արվեստների նորագույն դպրոց։ Նրա հետագա զարգացման բնույթն ու վեկ-
տորն ապացուցեցին, որ ազգային բաղադրիչը բնավ չդարձավ հայ արվեստի 
«տեղայնացման», նրա առանձնացման, մեկուսացման պատճառ։ Հակառակը, 
պահպանելով անցյալի հիշողությունը, այն բաց մնաց արտաքին ազդեցություն-
ների համար և հաջողությամբ յուրացրեց համաշխարհային արվեստի գեղա-
գիտական փորձը։ 

 
Գրականություն 

1. Գյուրջյան Գ. Կերպարար արվեստագետների ընկերությունը, Վերելք, № 1, 1921, 
էջ 63–64։ 

2. Հայաստանի Կերպարվեստի ընկերության մեջ. Երևանում կառուցվելիք ժո-
ղովրդական տան խնդիրը, Խորհրդային Հայաստան, 11 մարտի, 1926։ 

3. Սարյան Մ. Երևանում կառուցվելիք ժողովրդական տան խնդիրը, Խորհրդային 
Հայաստան, 6 մարտի, 1926։ 

4. Авакян А. «Standard»: о судьбе некоторых эстетических концепций в армянской 
художественной жизни 1920-х годов, Искусствознание. Cб. статей, кн. 1. Ереван, «Ги-
тутюн», 1998, c. 121-135. 

5. Долуханян Л. Архитектура Советской Армении. 20-е годы. Ереван, «Советакан 
грох», 1980. 

 
References 

1. Gyurjyan G. Society of Fine Arts Workers, Verelk, № 1, 1921, p. 63-64 (In 
Armenian). 

2. At the Fine Arts Society of Armenia: the Problem of the Public House to be Built in 
Yerevan, Khorhrdayin Hayastan, March 11, 1926 (In Armenian). 

3. Sarian M. The Problem of the Public House to be Built in Yerevan, Khorhrdayin 
Hayastan, March 6, 1926 (In Armenian). 

4. Avagyan A. “Standard”: About the Fate of Some Aesthetic Concepts in Armenian 
Artistic Life of the 1920s, Art History. Collection of Articles, Vol. 1. Yerevan, “Gitutyun” Publ., 
1998, p. 121-135 (In Russian). 

5. Dolukhanyan L. Architecture of Soviet Armenia: 20s. Yerevan, “Sovetakan grogh” 
Publ., 1980 (In Russian). 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



140                                                                  Արթուր Ավագյան                                     
                                 

РОЛЬ НАЦИОНАЛЬНЫХ ТРАДИЦИЙ В АРМЯНСКОМ ИЗОБРАЗИТЕЛЬНОМ 
ИСКУССТВЕ 1920–1930-Х ГОДОВ 

 
АРТУР АВАГЯН* 

 
Для цитирования: Авагян, Артур. “Роль национальных традиций в армянском изобразительном ис-
кусстве 1920–1930-х годов”. Искусствоведческий журнал, N 1 (2025): 132-141. DOI: 10.54503/2579-
2830-2025.1(13)-132 
 

В период становления новейшего армянского искусства, а именно в 1920-е 
и начале 1930-х годов, особо важное значение в художественной жизни Арме-
нии приобрела проблема оценки культурного наследия прошлого, тесно связан-
ная с духовными запросами и ожиданиями новообразованного армянского со-
ветского общества. Сходные процессы происходили в советском искусстве в 
целом, которое в поисках своих истоков зачастую решительно отвергало 
актуальное значение культурного наследия прошлого (теория производственно-
го искусства, так называемая «социология искусств» и пр.). Между тем ряд вид-
ных мастеров армянского изобразительного искусства и архитектуры (как, на-
пример, Мартирос Сарьян, Акоп Коджоян, Александр Таманян и др.) в означен-
ную пору непосредственно обращается к традициям и принципам национальной 
художественной культуры, что отражается как в их теоретических выступлениях 
и организационных начинаниях, так и в самой творческой практике. Безуслов-
но, явление это имело определенную историческую основу. Армянский народ, 
прошедший ужасы Первой мировой войны, геноцида, политических потрясе-
ний, оказавшись в условиях относительно длительного мира и стабильной го-
сударственности, пытался восстановить связь времен, непрерывность своей ис-
тории, объединить прошлое и настоящее. Дальнейшее развитие армянского ис-
кусства показало, что, сохранив идентичность, оно не замкнулось в своих ло-
кальных, узконациональных границах, но осталось открытым для внешних 
влияний, успешно воспринимая эстетический опыт мирового искусства. 

Ключевые слова: период становления новейшего армянского искусства, 
армянское изобразительное искусство 1920-1930-х годов, культурное наследие 
прошлого, национальные художественные традиции, Мартирос Сарьян, Алек-
сандр Таманян, Акоп Коджоян. 
 

* Старший научный сотрудник отдела изобразительного искусства Института искусств 
НАН РА, кандидат искусствоведения, avart@rambler.ru, статья представлена 20.09.2024, 
рецензирована 26.11.2024, принята к публикации 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



       Ազգային ավանդույթների դերը 1920–1930-ական թվականների հայ կերպարվեստում     141 

THE ROLE OF NATIONAL TRADITIONS IN ARMENIAN FINE ARTS 
OF THE 1920s–1930s 

 
ARTUR AVAGYAN* 

 
For citation: Avagyan, Artur. “The role of national traditions in Armenian fine arts of the 1920s-1930s”, 
Journal of Art Studies, N 1 (2025): 132-141. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-132 

 
During the period of formation of modern Armenian art, namely in the 1920s 

and early 1930s, the problem of evaluating the cultural heritage of the past gained 
special importance in the artistic life of Armenia, which was closely related to the 
spiritual needs and expectations of the newly created Armenian Soviet society. 
Similar processes took place in Soviet art as a whole, which, in search of its origins, 
often decisively rejected the current significance of the cultural heritage of the past 
(the theory of industrial art, the so-called "sociology of art", etc.). At the same time, 
a number of prominent masters of Armenian fine arts and architecture (such as 
Martiros Sarian, Hakob Kojoyan, Alexander Tamanyan, etc.) during the mentioned 
period turned directly to the traditions and principles of the national artistic culture, 
which is reflected in their theoretical speeches and organizational undertakings, as 
well as in the creative practice itself. Of course, this phenomenon had a certain 
historical background. The Armenian people, having gone through the horrors of 
the First World War, Genocide, political upheavals, finding themselves in the 
conditions of relatively long peace and stable statehood, tried to restore the 
connection of times, the continuity of their history, to unite the past and the present. 
The development of Armenian art has shown that it did not confine itself within its 
local, narrow national frames, but remained open to external influences, suc-
cessfully perceiving the aesthetic experience of world art while preserving its 
identity. 

Key words: period of formation of modern Armenian art, Armenian fine arts of 
the 1920s–1930s, cultural heritage of the past, national art traditions, Martiros 
Sarian, Alexander Tamanyan, Hakob Kojoyan. 

 

* Senior Researcher at the Department of Fine Arts of NAS RA Institute of Arts, Doctor of 
Arts, avart@rambler.ru. The article was submitted on 20.09.2024, reviewed on 26.11.2024, 
accepted for publication on 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



 

ՀՏԴ: 929:75(479.25)Թերլեմեզյան+070(56)  
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-142 

  
ՓԱՆՈՍ ԹԵՐԼԵՄԵԶՅԱՆԻ ԱՐՎԵՍՏԸ  

Կ. ՊՈԼՍԻ «ՇԱՆԹ» ՀԱՆԴԵՍԻ ԷՋԵՐՈՒՄ 
 

նվիրվում է Փանոս Թերլեմեզյանի  
ծննդյան 160-ամյակին 

 
ՄԵՐԻ ԿԻՐԱԿՈՍՅԱՆ* 

 
Հղման համար. Կիրակոսյան, Մերի: «Փանոս Թերլեմեզյանի արվեստը Կ. Պոլսի «Շանթ» հանդեսի 
էջերում», Արվեստագիտական հանդես, N 1 (2025): 142-156. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-142 
 

Փանոս Թերլեմեզյանը XIX-XX դարերի հայ ռեալիստական գեղանկարչության մեջ 
անվիճելի ներդրում ունի: Նկարիչը կրթվել է Փարիզի Ժյուլիենի գեղարվեստի ակադե-
միայում և իր հասարակական ակտիվ գործունեությամբ, հիրավի, հայրենասեր արվես-
տագետ էր: Նկարչի արվեստում առանցքային դեր և նշանակություն ունի նրա գործու-
նեության պոլսական շրջանը: 1910-ին` Օսմանյան Սահմանադրության հռչակումից հետո, 
Թերլեմեզյանը մեծ ոգևորությամբ մեկնում է Կ. Պոլիս, որտեղ ակտիվ գործակցում է 
կազմակերպվող կերպարվեստի ցուցահանդեսներին:  

«Շանթ» հանդեսը լույս է տեսել Պոլսում 1911-1915 թթ. և 1918-1919 թթ.: Նրա էջերում 
կարևոր տեղ են զբաղեցնում կերպարվեստին նվիրված հոդվածները: 

«Շանթի» 1911 թվականի թիվ 2 համարում լույս է տեսնում Հրանտ Նազարյանցի 
հոդվածը՝ նվիրված Փ. Թերլեմեզյանին:  

Նկարչի արխիվային նյութերում բացակայում է «Շանթի» էջերում հրապարակված 
Սմբատ Դավթյանի՝ Փ. Թերլեմեզյանին ուղղված բաց նամակը: 

Հանդեսի «Մեր անմահները» վերտառությամբ նկարաշարում տպվում է Արամ Ան-
տոնյանին պատկերող Փ. Թերլեմեզյանի մատիտանկարը: Հանդեսի այլ համարներում 
դրվում են նաև նկարչի ճեպանկարների լուսանկարները, որոնցից հիշատակենք «Մերկ 
տղամարդու ֆիգուր» գծապատկերը, «Շանթի» էջերում հրապարակված, առաջին ան-
գամ ներկայացվող «Կոմիտաս Վարդապետ» գրաֆիկական գործը ու ևս 3 ճեպանկարի 
վերատպությունները:  

Թերլեմեզյանը նաև հեղինակել է «Երկու հայ ճարտարապետներ» վերտառությամբ 
հոդվածը` նվիրված պոլսահայ անվանի ճարտարապետներ Հովսեփ Ազնավուրին և 
Լևոն Նաֆիլյանին, որը լույս տեսավ «Շանթ» հանդեսում:  

Նշված հանդեսում լույս ընծայված հրապարակումները վկայում են Մերուժան Պար-
սամյանի և Փանոս Թերլեմեզյանի միջև մտերմության մասին: «Շանթում» տեղադրվում է 
Մ. Պարսամյանի ուրվագծված գլխանկարը, որի նկարիչն է Փանոս Թերլեմեզյանը: Թեո-
դիկի «Ամէնուն տարեցոյց»-ը վերատպել է Թերլեմեզյանի՝ 1911-ին ստեղծած Մ. Պարսամ-
յանի դիմանկարը: Այս գրաֆիկական աշխատանքը ներկայացվում է առաջին անգամ: 

Մ. Պարսամյանի՝ Թերլեմեզյանին նվիրված գրվածքներում երևան են գալիս նկար-
չի ստեղծագործության վերաբերյալ գրականության մեջ չշրջանառվող փաստեր, հիշա-
տակվում և նկարագրվում են արվեստագետի՝ մեզ չհասած ստեղծագործությունները: 
Պարսամյանն ըստ արժանվույն է գնահատում նկարչի արվեստը և արժևորում հատկա-

* ՀՀ ԳԱԱ արվեստի ինստիտուտի սփյուռքահայ արվեստի և միջազգային կապերի 
բաժնի ավագ գիտաշխատող, արվեստագիտության թեկնածու, marykirakosyan@mail.ru, 
հոդվածը ներկայացնելու օրը՝ 02.04.2025, գրախոսելու օրը՝ 15.05.2025, տպագրության ըն-
դունելու օրը՝ 10.06.2025: 

 

                                                 



                         Փանոս Թերլեմեզյանի արվեստը Կ. Պոլսի «Շանթ» հանդեսի էջերում          143 

պես նրա դիմանկարները, համարելով, որ այդ աշխատանքները ստեղծված են իմպրե-
սիոնիզմի ազդեցությամբ: 

Բանալի բառեր՝ Մերուժան Պարսամյան, Փանոս Թերլեմեզյան, հոդված, գրաֆի-
կական աշխատանքներ, գեղանկարչություն, «Շանթ» հանդես, Կ. Պոլիս: 

  
Ներածություն 
«Շանթ» կիսամսյա հանդեսը լույս է տեսել Կ. Պոլսում 1911-1915 թթ. և 1918-

1919 թթ.: Հանդեսի հիմնադիր-խմբագիրը հայ բանաստեղծ Մերուժան Պար-
սամյանն էր: Աշխատակազմում ընդգրկված էին ժամանակի անվանի գրողներ 
և հրապարակախոսներ Ե. Օտյանը, Ե. Տեմիրճիպաշյանը, Մ. Պարսամյանը, 
Ա. Ալպոյաճյանը և այլք: «Շանթը» թղթակիցներ է ունեցել Արևմտյան Եվրոպայի 
երկրներում, Կովկասում, Ռուսաստանում և ԱՄՆ-ում [14, էջ 56]: Հրատարակու-
թյան առաջին շրջանում «Շանթը» հանդես եկավ գրական-գեղարվեստական և 
գիտական ուղղվածությամբ: 

Երկշաբաթաթերթի «Հանգրուանը» խմբագրականում ասվում է. «Ժամա-
նակն հասած է, որ դիմենք գեղարուեստի հանգրուանին, ստեղծենք նոր միջա-
վայր մը, ուր արուեստին գաղտնիքները քօղամերկուին, եւ ուր քաղաքական մո-
լեգնոտ կռիւներէն յոգնած մեր ուղեղները անդորրին պահ մը: Այդ հանգրուանը 
ժամադրավայր պիտի ըլլայ բոլոր ինքզինքնին յարգող գրագետներուն…» [13, 
էջ 1]: Հրատարակման երկրորդ շրջանում հանդեսը հավատարիմ է մնում բուն 
առաքելությանը` իր էջերում արտացոլում ու վերլուծում է հայ և համաշխարհա-
յին գրական կյանքը, գեղարվեստի տարբեր ճյուղերի անցուդարձը: ««Շանթը» 
դադարեցաւ, երբ պատերազմը գրիչին ու մտքին ալ սպառնաց: Այսօր կ՚սկսինք 
վերհրատարակել զայն, որովհետեւ ազատութիւնը կը տրուի մեզի, ահաւոր տա-
րիին սարսափները և մեր հոգիին գալարումները պոռալու» - գրում է Մ. Պար-
սամյանը «Շանթի» հրատարակման երկրորդ շրջանի մասին [24, էջ 2]: 

Հանդեսն իր գոյության 7 տարիների ընթացքում թե՛ հակիրճ անդրադարձ-
ների ձևով, թե՛ առանձին ծավալուն հոդվածներով ներկայացրել, լուսաբանել է 
ժամանակի հայ արվեստագետների ստեղծագործական գործունեությունը, հան-
դես եկել նկարիչների և քանդակագործների աշխատանքների վերլուծությանը 
նվիրված ինքնատիպ շարագրությամբ: «Շանթի» հոդվածագիրների ուշադիր 
հայացքը, հետազոտողի միտքը և բեղուն գրիչը հանդեսի տարբեր շրջաններում 
ընտրել են Փանոս Թերլեմեզյանի ստեղծագործությունը ուսումնասիրելու և ներ-
կայացնելու ազնիվ նպատակը:    

XIX-XX դարերի հայ ռեալիստական գեղանկարչության մեջ անուրանալի է 
ծնունդով Վանից, Փարիզի Ժյուլիենի գեղարվեստի ակադեմիայում կրթված 
(«ֆրանսիական մշակույթի աշակերտ» - Ա.Չ), իր հասարակական ակտիվ գոր-
ծունեությամբ, հիրավի, հայրենասեր արվեստագետ Փանոս Թերլեմեզյանի ներ-
դրումը: 

Նկարչի արվեստն ամուր թելերով կապված է Կ. Պոլսի մշակութային և 
գեղարվեստական կյանքին: 1910-ին` Օսմանյան Սահմանադրության հռչակու-
մից հետո, նկարչին հնարավորություն է ընձեռվում լինել հայրենիքում: Նա մեծ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



144                                                                    Մերի Կիրակոսյան                              
                                 
խանդավառությամբ մեկնում է Կ. Պոլիս, որտեղ ստեղծագործական բուռն աշ-
խատանք է ծավալում: Թերլեմեզյանի արվեստի պոլսական շրջանն ընթացավ 
որոշ ընդհատումներով, ինչը պայմանավորված էր ստեղծագործական որոնում-
ներով, ճանապարհորդություններով և, իհարկե, պատմական հայտնի դեպքերի 
զարգացմամբ: 

 
Հիմնական նյութի շարադրանք 
Նկարիչն ակտիվ գործակցել է Կ. Պոլսում կազմակերպվող կերպարվեստի 

ցուցահանդեսներին, որոնցից հիշատակենք 1919-ին Բերայի թաղամասում 
կայացած պատկերահանդեսը: Հ. Այվազովսկու, Է. Շահինի, Լ. Քյուրքչյանի, 
Հ. Գազանճյանի գործերի կողքին իրենց պատվավոր տեղն են զբաղեցրել նաև 
Փ. Թերլեմեզյանի աշխատանքները: Ավելի վաղ` 1913-ին, նկարիչը մասնակցում 
է Մյունխենի գեղարվեստի միջազգային ցուցահանդեսին, որը կազմակերպվում 
էր Բավարիայի Իշխանի հովանավորությամբ և գերմանացի նշանավոր նկարիչ-
ների հսկողության ներքո: Համաձայն «Շանթ» հանդեսի ներկայացրած տեղե-
կատվության՝ հայազգի շնորհալի նկարիչ Թերլեմեզյանի երեք նկարները` «Սա-
նահին վանքի գավիթը», «Հայ գյուղացի քահանան» և «Բոսֆորյան տեսարանը», 
արժանանում են երկրորդ Ոսկի մեդալի [11, էջ 284; 12, էջ 271]:  

Անդրադառնալով Թերլեմեզյանի գործունեությանը՝ «Շանթի» 1912 թվակա-
նի օգոստոսի համարն ուրախությամբ հայտնում է, որ նկարիչը պետք է մնա 
Կ. Պոլսում: Այդ շրջանում արվեստագետի արվեստանոց այցելած օտարերկրյա 
հյուրերի շարքում էին Շվեդիայի դեսպանը, Ֆրանսիայի հյուպատոսը: Հայ 
նկարչի տաղանդը հայերից ավելի օտարներն են գնահատում և հոդվածագիրը 
գտնում է, որ վերջին փաստը անպատվաբեր է մեզ համար և նկատում. «Մեր 
հայ ծանօթ ընտանիքներէն քիչեր այցելած են իր աշխատանոցը, որ արուեստի 
կատարեալ մատուռի մը տպաւորութիւն կը ձգէ այցելուին վրայ: Կոմիտաս Վար-
դապետ եւ Թէրլէմէզեան – երաժշտութիւն եւ նկարչութիւն, իրարու ձուլուած, 
իրարու միացած են միեւնոյն հարկին տակ» [20, էջ 52]:  

«Շանթի» 1911 թվականի թիվ 1-ով սկիզբ է դրվում «Հայ նկարիչներ» հոդվա-
ծաշարին: Նույն տարվա թիվ 2-ում լույս է տեսնում հայ բանաստեղծ, Կ. Պոլսի 
«Սուրհանդակ» և «Ազատամարտ» շաբաթաթերթերի խմբագիր Հրանտ Նա-
զարյանցի հոդվածը՝ նվիրված Փ. Թերլեմեզյանին: Նկարչի արվեստը ներկա-
յացնող այս ընդհանրական գրվածքում շեշտվում է, որ արվեստագետի վաղ 
շրջանի գործերում երևան է գալիս «դասական ոճը»` գորշ, մուգ գույների կի-
րառմամբ, որոնց մեջ չթերանալով, համաձայն հոդվածագրի կարծիքի, արտա-
հայտվել է նկարչի ինքնատիպությունը և անհատական հուզումը: Այդպիսի աշ-
խատանքներից են «Սանահին վանքի գավիթը», «Հայ գյուղացի քահանան», 
«Արարատ» և այլն: Նազարյանցի բնորոշմամբ՝ Թերլեմեզյանի կտավների գու-
նային մուգ նկարագրի դրսևորմանը հաջորդում է մի շրջան, երբ «լուսավոր-
վում» է նկարչի երփնագիրը: Գունային այդ գաղափարներով ներշնչված է հա-
մարվում «Լյուքսեմբուրգի այգին» աշխատանքը, որտեղ կարևորվում է նկարչի 
կողմից ընտրված տեսարանի դիտակետը: Հեղինակի կարծիքով՝ Արարատի 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                         Փանոս Թերլեմեզյանի արվեստը Կ. Պոլսի «Շանթ» հանդեսի էջերում          145 

պատկերման համար կարևոր է օրվա ժամերի ընտրությունը, ավելի բարե-
նպաստ է լուսաբացին դիտված տեսարանը: Այդժամ հնարավոր է հավերժացնել 
նրա անկեղծ կուսությունը: Թերլեմեզյանի բնանկարների մեջ հատկապես ար-
ժևորվում են Արարատը պատկերող գործերը: Բիբլիական լեռն իրենց կտավնե-
րում ներկայացնող արվեստագետներից հիշատակվում են Գ. Բաշինջաղյանը և 
Ի. Զանկովսկին: Սակայն Թերլեմեզյանն այլ կերպ է զգացել, հասկացել և պատ-
կերել այն: Հոդվածի հեղինակը մեջբերում է 1907-ի «Կավկաս» ռուսալեզու պաշ-
տոնաթերթի տողերը. «Թէրլէմէզեանի Արարատը հրաշալիօրեն ճիշտ եւ շատ 
կողմերով շատ բարձր է մեր յայտնի Արարատիսդներու գործերէն» [19, էջ 20]: 

Նազարյանցի կողմից չեն անտեսվում նաև նկարչի դիմանկարչական աշ-
խատանքները, և տիպարում արտահայտված կամքի ուժեղ դրսևորմամբ առանձ-
նացվում է «Շվեդացի քանդակագործ Ռաֆայելի» պլեներային կենդանագիրը:  

Թերլեմեզյանի 10 աշխատանք ցուցադրվում են 1910-1911 թթ. (ճշգրիտ 
թիվն անհայտ է) Կ. Պոլսի` Բերայի իտալական օպերայի ընկերության սրահում: 
Բարձր գնահատելով նկարչի ցուցադրած աշխատանքները` տվյալ պատկերա-
հանդեսի մասին Նազարյանցն այս հոդվածում կիսվում է իր տպավորությամբ. 
«Այս ցուցահանդէսը Պոլսոյ գեղարուեստական կեանքին մէջ ճշմարիտ երեւոյթ 
մըն է, գէթ իր գաղափարով, և ուր թռուցիկ ակնարկ մը բաւական կ՚ըլլայ անմի-
ջապէս երեւան բերելու թէ հայ տաղանդը ցցուն հանգամանքով մը ի յայտ կու-
գայ այն անթիւ անհամար նկարչական ոչնչութիւններուն մէջ որոնցմով լեցուած 
է ցուցահանդէսը…» [19, էջ 21]:   

Հետաքրքրական է նկարչի արխիվային նյութերում բացակայող և «Շանթի» 
էջերում հրապարակված պոլսահայ մանկավարժ, թատերագետ, հրատարակիչ, 
Կ. Պոլսի «Բյուրակն» պարբերականի տնօրեն և խմբագիր Սմբատ Դավթյանի 
(1850, Ակն (Խարբերդի նահանգ) – 1926 Պոլիս)՝ Փ. Թերլեմեզյանին ուղղված 
բաց նամակը: Դավթյանն իր գրության սկզբում նշում է, որ թեպետ արվեստա-
գետին անձամբ քիչ է ճանաչում, բայց այս նամակով ցանկանում է իր զարման-
քը և հիացմունքը հայտնել նկարչի այն ստեղծագործությունների վերաբերյալ, 
որոնց լուսանկարները տպվեցին «Շանթի» բացառիկ համարում և իր ուշադրու-
թյունը բևեռում է նկարչի «Գալարուող կոյսը» հրապուրիչ գործի վրա (կարծում 
ենք, որ այստեղ խոսքը «Շանթի» 1911 թ.  թիվ 2-ի «Հայ նկարիչներ» բաժնում 
տեղ գտած՝ Թերլեմեզյանի արվեստին անդրադարձող հոդվածի ներքո տեղա-
դրված «Հարդարանք» կտավի մասին է – Մ.Կ.): «Մեղքերու լլկանք, ցանկության 
տենչանք, հոգեկան կամ մարմնական տուայտանք… Ո՞րն է այն զգացումն որ 
կը գալարէ այդ Կինը: Դուք որ ստեղծագործողն էք այդ գաղափարին, ըսեք 
մեզի թէ անոնցմէ ո՞րը կը խոշտանգէ այդ կնոջ մարմինը… Ապահովապէս այդ 
կինը կ՚ըղձա՜յ, կը տենչա՜յ բոլոր տենչանքը Սաթենիկներուն» [7, էջ 247]: Ահա 
այսպիսի, ինչ-որ տեղ գրական մեկնաբանման և գաղափարային հարցադրում-
ների է արժանանում Թերլեմեզյանի՝ 1910-ին, մեր կարծիքով՝ Փարիզում 
վրձնած գրավիչ աշխատանքը: 

Հանդեսի 1911 թվականի թիվ 7-ից սկիզբ է առնում «Մեր անմահները» վեր-
տառությամբ նկարաշարը, որտեղ տպվեցին ինչպես ծնունդով Կ. Պոլսից 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



146                                                                    Մերի Կիրակոսյան                              
                                 
Ֆիլիպ Արփիարյանի, Զարեհ Գալֆայանի, Վահրամ Մանավյանի ծաղրանկար-
ները, այնպես էլ ժամանակի մտավորականներին պատկերող գրաֆիկական 
աշխատանքների վերատպությունները: Այսպես, 1913 թվականի թիվ 38-ի 
նշված բաժնում հանդիպում ենք հայ հրապարակագիր, լրագրող Արամ Ան-
տոնյանի1՝ Փ. Թերլեմեզյանի պրոֆիլով տրված մատիտանկարը [16, էջ 228]: 
Կարծում ենք պատահական չէ, որ նկարիչն իր հուշագրության Պոլսո հայ 
գաղութին նվիրված հատվածում ժամանակի օժտված հայ գրողների շարքում 
ռեալիստական արձակի նշանավոր վարպետներից հիշատակում է հենց Արամ 
Անտոնյանին, ով ժամանակին տարագրության մեջ մեծաթիվ փաստաթղթեր էր 
ձեռք բերել, որոնց հիման վրա հայկական կոտորածների մասին, նկարչի 
կարծիքով, մի ցնցող գիրք գրեց: Գրքում եղած փաստերը նպաստեցին Թալեաթ 
Փաշային սպանողին` Բեռլինի դատարանում ազատ արձակվելուն [28, էջ 275]: 
Ա. Անտոնյանին պատկերող գրաֆիկական դիմանկարի այլ օրինակ ենք հան-
դիպում «Միջազգային քրոնիկոն» վերտառությամբ ծավալուն հոդվածի ներքո, 
որը հրատարակվել է 1910-ին Կ. Պոլսում՝ Թէոդիկի «Ամէնուն տարեցոյցի» էջե-
րում [17, էջ 75]: Տարեգրքում տպված այս դիմապատկերն ուղեկցում է մի գրու-
թյուն, համաձայն որի աշխատանքի հեղինակը նկարիչ Իբրահիմ Բեյն է: Ավելի 
ուշ՝ «Շանթի» 1918 թվականի թիվ 5-ում վերատպվում է նույն աշխատանքը՝ 
առանց նկարչի անվան հիշատակման [29, էջ 55]: 

Հանդեսի այլ համարներում առանց հոդվածների ուղեկցության դրվում են 
Թերլեմեզյանի ճեպանկարների (ֆրանս. croquis – արագ նկարված) լուսանկար-
ները: Դրանցից առաջինը «Կոմիտաս Վարդապետ» գրաֆիկական գործն է, որը 
տեղ է գտնում 1912 թվականի թիվ 22-ի «Մեր անմահներ» բաժնում: «Շանթի» 
նույն թվականի համարներում նաև զետեղվում են նկարչի ևս 4 ճեպանկարներ, 
որոնցից մեկը՝ «Մերկ տղամարդու ֆիգուր» գծապատկերը, այժմ հանգրվանել է 
ՀԱՊ-ի նկարչի ֆոնդերում, իսկ մնացյալ 3 ճեպանկարին ծանոթանում ենք 
«Շանթի» էջերում: Գրաֆիկական այս գործերը լուռ վկայում են Թերլեմեզյանի 
գծանկարչական վարպետության մասին, որտեղ ամուր, հաստատուն գծապատ-

1 Արամ Անտոնյան (1879 Պոլիս – 1951 Փարիզ): Պոլսում հրատարակել և խմբագրել է 
«Լույս», «Ծաղիկ», «Խարազան» հանդեսները, «Սուրհանդակ» օրաթերթը (Փարիզ): 1915 
թվականին հայ մտավորականների հետ աքսորվել է: 1915-1917 Հալեպում հայերին տե-
ղահանող տեսչության գլխավոր քարտուղար Նաիմ բեյից ձեռք է բերել Հայոց ցեղասպա-
նության մասին մի շարք պաշտոնական-պետական վավերագրեր, որոնք հրապարակել է 
«Այն սև օրերուն…» հուշագրության, 1919, «Մեծ ոճիրը», 1921 գրքերում, իսկ 1920-ին 
անգլալեզու հրատարակվել է «The Memoires of Naim Bey. Turkish Official Documents 
relating to the Deportations and Massacres of Armenians. Compiled by Aram Andonian, 
London, 1920» գրքում: Այդ վավերագրերն օգտագործվել են Սողոմոն Թեհլերյանի դա-
տավարության ժամանակ: Իր նշանակությամբ Անտոնյանի «Մեծ ոճիրը» գիրքն անգնա-
հատելի է Մեծ եղեռնի պատմության ուսումնասիրության համար [տե՛ս 10, էջ 456; 9, 
էջ 350-351]: 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                         Փանոս Թերլեմեզյանի արվեստը Կ. Պոլսի «Շանթ» հանդեսի էջերում          147 

կերի կողքին հանդես են գալիս գծանկարային լակոնիկ հակիրճությամբ, տեղ-
տեղ նկարագծային` շտրիխային եղանակով հաղորդված պատկերներ:  

Հաջորդ՝ 1913 թվականի թիվ 34-35 միացյալ համարում Հ. Այվազովսկու, 
Լ. Քյուրքչյանի աշխատանքների լուսանկարների կողքին գտնում ենք նաև 
Թերլեմեզյանի «Սանահին արքունական պալատի մեկ սյունը» և «Կովկասահայ 
գյուղացու տիպար» գործերի վերատպությունները:  

«Շանթի» հրատարակման երկրորդ շրջանի 1919 թվականի թիվ 13-ում ներ-
կայացվում է Թերլեմեզյանի գեղանկար աշխատանքներից՝ Կ. Պոլսում վրձնած, 
Կոմիտասի և Թերլեմեզյանի աշակերտուհի, պոլսաբնակ օրիորդ Արմենուհի 
Մելիքյանի դիմանկարը: Այս կանացի գրավիչ կենդանագրի անվանման հետքե-
րով շարժվելով նշենք, որ տարիներ անց, արդեն խորհրդային ժամանակա-
շրջանում, երբ երաժշտագետ Ռ. Աթայանը «Սովետական արվեստ» ամսագրում 
հրատարակում է Ա. Մելիքյանին ուղղված Թերլեմեզյանի և Կոմիտասի նամակ-
ները, մեր կողմից հիշատակված «Արմենուհի Մելիքյանի» նույն դիմապատկերը 
հանդես է գալիս «Հայուհի» անունով և թվագրվում է 1913-ով [1, էջ 45]:   

Փ. Թերլեմեզյան-նկարչի մասին շատերը գիտեն` կյանքի դժվարին «ոդի-
սական» ապրած, պատերազմի բովով անցած, ճակատագրի բերումով օտար 
երկրներում ստեղծագործած, իրապաշտական գեղանկարչության ավանդույթ-
ների ջատագով, իր արվեստում շատ պահպանողական, իրատես արվեստագետ: 
Սակայն շատ քչերին է հայտնի նրա գրական ժառանգությունը, որն առնչվում է 
հասարակական-քաղաքական բնույթի խնդիրներին և արվեստի տարաբնույթ 
հարցերին: Թերլեմեզյանի հեղինակած հրապարակումներից առանձնացնենք 
«Երկու հայ ճարտարապետներ» հոդվածը, որը տպագրվեց «Շանթ» հանդեսում 
1913-ին [8, էջ 164]: Այստեղ խոսվում է պոլսահայ երկու ճարտարապետների՝ 
Հովսեփ Ազնավուրի (Ազնավուրյան, 1854, Լոնդոն - 1935, Կ. Պոլիս)2 և Լևոն 
Նաֆիլյանի (1877, Կ. Պոլիս - 1937, Փարիզ)3 մասին, որոնց արվեստը նկարիչը 
բարձր էր գնահատում: Հատկապես մատնանշում է Ազնավուրի կողմից 
եգիպտացի իշխանի համար Կ. Պոլսի Բերայի թաղամասում կառուցված մի 
շինություն: 

2 Հովսեփ Ազնավուր՝ ճարտարապետ, Օսմանյան ճարտարապետների միության 
առաջին նախագահը (1913): Կրթությունը ստացել է Վենետիկի Մուրադ-Ռաֆայելյան 
վարժարանում և Հռոմի գեղարվեստի ակադեմիայում: Դեռևս ուսանող` Հռոմի «Տիբե-
րիուս» ընկերության ամառանոցային դղյակի նրա նախագիծը շահել է առաջին մրցա-
նակ և արժանացել «Վալանդիե» մեդալին: Նրա նախագծերով են կառուցվել Կ. Պոլսի 
Դրամայի և կոմեդիայի թատրոնը, Վառնայի (Բուլղարիա) պետական օպերայի թատ-
րոնի շենքը և մի քանի շենքեր Եգիպտոսում [26, էջ 456-457]: 

3 Լևոն Նաֆիլյան` ավարտել է Փարիզի գեղարվեստի ազգային բարձրագույն դպրո-
ցը, կառուցել է փառավոր շենքեր Եգիպտոսում, իշխանուհի Սուլինայի ապարանքը՝ Կա-
հիրեում, հայ ուսանողների տունը՝ Փարիզում: Նաֆիլյանը, հակառակ իր ստացած 
արևմտյան դաստիարակության, պահում է արևելյան ճաշակը և իր ստեղծած գործերում 
արտահայտում արևելյան արվեստը [տե՛ս 18, էջ 28]: 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



148                                                                    Մերի Կիրակոսյան                              
                                 

Հոդվածագիրն իր ուշադրությունը սևեռում է ճարտարապետի կիրառած 
հետաքրքիր հնարքի վրա, այն է՝ շենքի ներքևի հատվածից մինչ երկրորդ 
հարկն աստիճանաբար ձգվող գորշ կանաչ երանգի քարերի օգտագործումը, 
որի արդյունքում վարից վեր դիտելու դեպքում հեռանկարային պատրանք էր 
առաջանում: Շենքի վերևի հատվածներն իրենց վրա կրում էին լոտոսաձև զար-
դեր. ըստ նկարչի, այդ զարդանախշերն ընդօրինակված էին թագավորական 
զինանշաններից: Ճարտարապետական այս շինության առնչությամբ Թերլեմեզ-
յանը հայտնում է վերջինս արևելյան ոճով կառուցելու իր անձնական ցանկու-
թյան մասին: Ահա թե ինչ է գրել Վենետիկի «Գեղունի» հանդեսը նույն շինու-
թյան վերաբերյալ. «Ազնավուրը կառուցել է եգիպտացի իշխանի համար հասու-
թաբեր շենք, ճարտարապետը, թերևս ակամայից, այս գործում հեռացել է 
արևելյան ոճից և կիրառել է արևմտյան արվեստը, մինչդեռ խալիֆների նախ-
կին մայրաքաղաքում եգիպտացի իշխանի համար կառուցված շենքը կարող էր 
արտահայտել արևելյան արվեստի բոլոր ցայտուն առավելությունները» [18, 
էջ 27]: 

Երկրորդ շինությունը ճարտարապետ Լ. Նաֆիլյանի [21, էջ 213] կառուցած 
«Շիրքեթ Խայրի» նավային ընկերության համար Ղալաթիայի պաշտոնատեղին 
է: Նկարիչն այս կառույցը նմանեցնում է արմավենու, որի կատարը սլանում է 
դեպի կապույտ երկինքը: 

Բանագրության վերջում Թերլեմեզյանը նշում է, որ վերը ասվածն իր անձ-
նական, գեղարվեստական տպավորությունն է, որ ցանկալի կլիներ լսել տվյալ 
շինությունների մասին ճարտարապետների մասնագիտորեն հիմնավորված 
քննադատական խոսքը:  

Հոդվածն ընթերցելիս նկատում ենք, որ հոդվածագիրը նկարիչ է, քանի որ 
ներկայացնում է իր անձնական, գեղարվեստական զգացողությունները՝ խոսում 
է ճարտարապետական շինություններում կիրառված գունային համադրություն-
ների, հեռանկարային կրճատումների և զարդանախշերի մասին:    

 «Շանթ» հանդեսում լույս տեսած հրապարակումները վկայում են նրա 
նվիրյալ հիմնադիր-խմբագիր Մերուժան Պարսամյանի և Փանոս Թերլեմեզյանի 
միջև անկեղծ բարեկամության, մտերմության մասին:  

«Շանթի» 1911 թվականի թիվ 9 համարը բացվում է Տիրան Աստվածատուր4 
գրչանվան ներքո հանդես եկող 1906 թվականին գրված «Իր ճակատագիրը» 
գրական ստեղծագործությամբ [5, էջ 133-135]: Շարադրանքի վերջում տեղա-
դրված է գրողի` Մ. Պարսամյանի, ուրվագծված գլխանկարը, որի նկարիչն է 
հենց Փանոս Թերլեմեզյանը: 1912 թվականի Թէոդիկի «Ամէնուն տարեցոյցը» 
նկարչի արվեստին անդրադարձող իր հրապարակմանն առընթեր վերատպում 
է Թերլեմեզյանի՝ 1911-ով թվագրված Մ. Պարսամյանի դիմանկարը [27, էջ 245]: 

4 Տիրան Աստուածատուր ծածկանվան ներքո հանդես է գալիս «Շանթի» խմբագիր 
Մերուժան Պարսամյանը, ով որպես գրչանուն գործածում էր իր հայրանունը [տե՛ս 23, էջ 
282; 6, էջ 132]: 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                         Փանոս Թերլեմեզյանի արվեստը Կ. Պոլսի «Շանթ» հանդեսի էջերում          149 

«Շանթ» հանդեսի խմբագրի՝ ածուխով և մատիտով ստեղծված կերպանկարը, 
պրոֆիլային այս գրաֆիկական աշխատանքն առաջին անգամ հանդիպում ենք 
նշված տարեգրքում. այն բացակայում թե՛ ցուցահանդեսների կատալոգներում, 
թե՛ արվեստաբանական գրականության մեջ:  

«Շանթի» 1913 թվականի թիվ 34-35 միացյալ համարը բացվում է Թերլե-
մեզյանի «Սանահին վանքի գավիթը» մրցանակակիր աշխատանքի մեծադիր 
լուսանկարով, որտեղ գտնում ենք «Երկու մահեր» բաժնում ներկայացված 
Մերուժան Պարսամյանի «Քանդակագործն հանճարեղ» բանաստեղծությունը 
19-րդ դարի ֆրանսիացի վիպասան, դրամատուրգ Ալֆոնս Դոդեի (Alphonse 
Daudet) բնաբանով: Այս ստեղծագործությունը, համաձայն երկտողի, Մ. Պար-
սամյանը նվիրում է Փ. Թերլեմեզյանին [22, էջ 149-150]:  

Նույն` 1913 թվականի թիվ 44-48 համարներում շարունակաբար տպվում է 
«Շանթի հարցարան» բաժինը: Սա 14 հարցից բաղկացած յուրօրինակ հարցա-
շար էր, որին պետք է պատասխանեին միայն ժամանակի մտավորականները: 
Նախախնամությամբ, թե հեղինակների նախընտրությամբ շանթյան հարցարա-
նի նշված տարվա անդրանիկ մասնակիցներն էին Փ. Թերլեմեզյանը և Տիրան 
Աստվածատուրը, որոնց հետևեցին Ե. Սրմաքեշխանլյանը (Երուխան), Ա. Նա-
իարյանը, Հ. Հովեյանը, Հրանդը [Մելքոն Կյուրճյան], Մկ. Պարսամյանը, Ե. Օտ-
յանը, Փայլակը [Հակոբ Սայապալյան]: Եվ հենց սույն հարցարանի տրամադրած 
տեղեկատվության շնորհիվ Փանոս Թերլեմեզյանի ծննդյան 150-ամյակի առթիվ 
2015 թվականի նոյեմբերի 17-ին Հայաստանի կոմպոզիտորների տան հյուրընկալ 
դահլիճում ՀՀ ԳԱԱ Արվեստի ինստիտուտի նախաձեռնությամբ կազմակերպ-
վեց «Փանոս Թերլեմեզյանի սիրելի կոմպոզիտորները» խորագրով համերգը: 

«Շանթում» հրապարակված՝ Թերլեմեզյանի արվեստին նվիրված նյութե-
րում հեղինակի անձնական վերաբերմունքի, տեսակետների արծարծման իմաս-
տով հատկապես կարևորում ենք Մ. Պարսամյանի գրվածքները, որտեղ արձա-
նագրվում են նկարչի ստեղծագործության վերաբերյալ գրականության մեջ 
չշրջանառվող փաստեր: Բանագրության առաջաբանում Պարսամյանը գրում է. 
«Ահաւասի՛կ նկարիչ մը ազդած է իմ գեղարուեստական ճաշակիս ու ըմբռնում-
ներուս վրայ: Նկարչութիւնը իրմով սիրեցի… Իր մէջ Մարդը համակրելի է, որ-
քան արուեստագէտը զորաւոր… Թէրլէմէզեան լոյսի եւ ձեւի բանաստեղծ մըն է, 
չունի նկար մը որ հակառակի այս ճշմարտութեան» [25, էջ 262]: Հեղինակը 
գրական գործչի, բանասերի դիտանկյունից է քննարկում նկարչի արվեստը` իր 
ծավալուն հոդվածում թվարկելով և ներկայացնելով 10-ից ավելի ստեղծագոր-
ծություն («Էջմիածնի Վարդապետների գերեզմանը», «Հայ գյուղացի քահանա», 
«Սանահին վարքի գավիթը», «Բոսֆոր», «Արարատը», «Երկու այցելու աղջիկնե-
րը», «Միջին դարերի հավատաքննիչ-կրոնավորը», «Քյոթահիայի գորգ գործող 
աղջիկները», «Ոճրագործի գլուխը», «Սևանա վանք» և այլն):  

Թեպետ Պարսամյանի կողմից նկարչի գործերը չեն թվագրվում, սակայն 
աշխատանքներում նկատում ենք այնպիսի կտավների անուններ, որոնցից մի 
քանիսը չեն հասել մեր օրեր և բացակայում են ՀԱՊ-ի նկարչի ֆոնդերից, Թեր-
լեմեզյանի ցուցահանդեսների կատալոգներից և գրականության մեջ, առհասա-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



150                                                                    Մերի Կիրակոսյան                              
                                 
րակ, քիչ են արծարծվել: Առաջինը հիշատակենք Պարսամյանի ուշադրությու-
նից չվրիպած «Քյոթահիայի գորգ գործող աղջիկները» կտավը: Ե. Մարտիկյանն 
իր աշխատության մեջ վկայում է, որ նկարչի «Գորգագործ կինը» վերտառու-
թյամբ կտավը նրա «Կոմիտաս Վարդապետ» հանրահայտ ստեղծագործության 
հետ համաժամանակյա աշխատանք է [15, էջ 64]: Այժմ «Գորգագործություն» 
(1913) վերնագրված ստեղծագործությունը գտնվում է Փարիզում՝ «Ֆրանսիայի 
հայկական թանգարանում» («Musée Arménien de France»): 

Հեղինակի բնորոշմամբ՝ աշխատանքի երանգապնակը շատ բնական է, որ-
տեղ հատկապես գործած գորգի պատկերն «անհավատալի իրական է»: Պար-
սամյանն անդրադառնում է նաև նկարչի պոլսական շրջանին պատկանող «Եր-
կու այցելու աղջիկները» կտավին, որն առինքնում է կերպարների վերարտա-
դրման արտահայտչականությամբ, բնական կեցվածքով, կենդանությամբ, գու-
նային լուսառատությամբ և լուսասվերային մոդելավորման շեշտադրմամբ: Հոդ-
վածագիրը հաղորդում է, որ տվյալ կտավում նկարիչը պատկերել է իր արվես-
տանոց այցելած երկու երիտասարդ կանանց. «Երկու աղջիկներ են, որոնք 
նկարները կը դիտեն իր իսկ աշխատանոցին մէջ, մէկուն դէմքը զմայլում կ՚ար-
տայայտէ, իսկ միւսը` կարծես նկարներէն պատասխանի մը կ՚սպասէ» [25, 
էջ 262]5: Հենվելով Պարսամյանի կողմից ներկայացված աշխատանքի մանրա-
մասն նկարագրության վրա, կարծում ենք, որ արվեստագիտության դոկտոր, 
պրոֆեսոր Արարատ Աղասյանի «Հայ կերպարվեստի զարգացման ուղիները 
XIX-XX դարերում» հիմնարար հետազոտության մեջ և Գարո Քյուրքմանի «Հայ 
նկարիչները Օսմանյան կայսրությունում» օտարալեզու գրքում զետեղված «Երի-
տասարդ կանայք» անվան ներքո հանդես եկող աշխատանքը հենց Պարսամյա-
նի կողմից բնութագրված «Երկու այցելու աղջիկներ» կտավն է [2, գրքի պատ-
կերներ բաժին, առանց էջանշման; 30, էջ 806]: Շարունակելով Թերլեմեզյանի 
արվեստին նվիրված շարագրությունը, հոդվածագիրը հիշատակում է 1904 թվա-
կանին Փարիզում հրատարակված ֆրանսիացի գեղանկարիչ Շառլ Մորո Վո-
տիեի (Charles Moreau Vauthier) «Les chefs-d՚oeuvre des grands maîtres» (Մեծ 
վարպետների գլուխգործոցները) աշխատության ծանոթագրություններ բաժնում 
արծարծված այն միտքը, որ նոր գաղափարները գրի միջոցով են ծնվում, շեշ-
տելով, որ սա միակողմանի դիտողություն է, գտնելով, որ «վրձինը կարողանում 
է թարգմանել հոգու անբացատրելի վիճակները և բնության անթափանցելի 
պահերը»: Հեղինակը կողմ է միայն իրապաշտական գեղանկարչության 
դրսևորմանը և դեմ՝ «տպաւորական արուեստի» (կարծում ենք` խոսքը իմպրե-
սիոնիզմի մասին է – Մ.Կ.): Գնահատում է Թերլեմեզյանին որպես իրապաշտ 
նկարիչ և արժևորում հատկապես արվեստագետի դիմանկարները, համարելով, 
որ նրա այս ժանրի աշխատանքները ստեղծված են իմպրեսիոնիզմի ազդեցու-

5 Ենթադրում ենք, որ Թերլեմեզյանի հուշագրության մեջ վկայակոչված «Երկու օրի-
որդների մասին» նկարը Պարսամյանի կողմից ներկայացված «Երկու այցելու աղջիկներ» 
կտավն է: Նկարչի խոսքերի համաձայն՝ այն վաճառվել է Պոլսում [տե՛ս 28, էջ 277]: 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                         Փանոս Թերլեմեզյանի արվեստը Կ. Պոլսի «Շանթ» հանդեսի էջերում          151 

թյամբ: Հոդվածում ասվում է. «Թէրլէմէզեան չի հետեւիր տպաւորականներու 
այն համոզումին թէ նկարիչ մը ամենէն առաջ նիւթերու ազնուականութիւն 
փնտռելու է և թէ զգուշանալու է գռեհիկ սովորականութենէն: Թէրլէմէզեան, թե-
րեւս ակամայ, բայց չընդունիր իրապաշտութեան հայհոյող այս մեթոտը» [25, 
էջ 263]: Նկարիչը գեղեցկությունը ճշգրտորեն ներկայացնելու միտում ունի. 
ըստ հեղինակի՝ նա քիչ է ազդվել իր ուսուցիչ Ժան Պոլ Լորանսի գեղանկար-
չական մռայլ «lugubre» ոճից:  

Մեր հոդվածն ավարտենք Մերուժան Պարսամյանի սույն գրվածքի վերջա-
բանի հետևյալ պատկերավոր խոսքերով. «Թէրլէմէզեան` երբ կ՚առանձնանայ 
իր աշխատանոցը եւ երկունքէն յոգնած` կ՚ընկողմանի բազկաթոռին վրայ, իրա-
ւունք ունի, մեծ նկարիչի մը պէս ըսելու ինքնիրեն. - «Բնութեան մեջ պզտիկ, ան-
նշան հիւլէ մըն եմ, բայց հո՛ս այս սենեակին մէջ` արարիչ մը»» [25, էջ 263]: 

 
Եզրակացություն 
Ուսումնասիրելով «Շանթի» էջերում Փ. Թերլեմեզյանի ստեղծագործությանը 

նվիրված թե՛ առանձին հոդվածների, թե՛ հակիրճ տեղեկատվական բնույթի 
անդրադարձների ժամանակագրությունը, նկատում ենք, որ այն համընկնում է 
նկարչի արվեստի պոլսական առաջին շրջանի հետ (1910-1914), երբ նկարիչը 
տևական ժամանակ ապրեց և ստեղծագործեց Կ. Պոլսում և իր հասարակական, 
ստեղծագործական ակտիվ մասնակցությունը բերեց վերջինիս գեղարվեստա-
կան կյանքում: 

Կարևորում ենք նկարչի արվեստին անդրադարձող պոլսյան այս հանդե-
սում տպված հրապարակումները, որոնք կրում են ինչպես փաստագրական 
տվյալներ, այնպես էլ ներկայացնում են ժամանակի արվեստի տեսաբանների, 
քննադատների հայացքները և տեսակետները: Այդ նյութերը մանրամասն հե-
տազոտելով` գիտական շրջանառության մեջ ենք դնում: 

 
Գրականություն 

1. Աթայան Ռ. Նամակները պատմում են, «Սովետական արվեստ». Երևան, 1967, 
№ 2, էջ 41-46:  

2. Աղասյան Ա. Հայ կերպարվեստի զարգացման ուղիները XIX-XX դարերում. 
Երևան, «Ոսկան Երևանցի», 2009, 292 էջ:  

3. Անտոնյան Ա. Այն սև օրերուն… (Պատկերներ). «Հայրենիք». Պօսթըն, 1919, 
204 էջ:  

4. Անտոնյան Ա. Մեծ ոճիրը: Հայկական վերջին կոտորածները և Թալէադ Փաշա. 
Պօսթըն, տպարան «Պահակ», 1921, 305 էջ:  

5. Աստուածատուր Տ. [Մերուժան Պարսամյան] Իր ճակատագիրը, «Շանթ». Կ. Պո-
լիս, Ա տարի, թիւ 9, 1911, էջ 133-135:  

6. Դանիէլեան Ս. Արեւմտահայ գրականութիւն. Տիտանիկ թէ՞ շարունակութիւն. 
Երևան, «Գասպրինտ», 2014, 323 էջ:  

7. Դաւթեան Ս. Բաց նամակ մը, «Շանթ». Կ. Պոլիս, Ա տարի, թիւ 15, 1912, էջ 247: 
8. Թերլեմեզյան Փ. Երկու հայ ճարտարապետներ, «Շանթ». Կ. Պոլիս, Բ տարի, 

թիւ 34-35, 1913, էջ 164:  

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



152                                                                    Մերի Կիրակոսյան                              
                                 

9. «Հայկական հարց» հանրագիտարան. Երևան, Հայկական հանրագիտարանի 
գլխավոր խմբագրություն, 1996, 527 էջ:  

10. Հայկական սովետական հանրագիտարան, հ. 1. Երևան, Հայկական սովետա-
կան հանրագիտարանի գլխավոր խմբագրություն, 1974, 720 էջ:  

11. Հայ հորիզոնէն, Թէրլէմէզեանի յաջողութիւնը, «Շանթ». Կ. Պոլիս, թիւ 41-42, 
1913, էջ 284:  

12. Հայ նկարչութիւն, «Նաւասարդ» (Գրական և գեղարվեստական տարեգիրք). 
Կ. Պոլիս, հատոր Ա., 1914, 336 էջ:  

13. Հանգրուանը, «Շանթ». Կ. Պոլիս, Ա. տարի, թիւ 1, 1911, էջ 1:  
14. Հովսեփյան Մ. «Շանթ» հանդեսը 1911-1915 թթ., Լրաբեր հասարակական 

գիտությունների. Երևան, № 3, 2008, էջ 56-66:  
15. Մարտիկյան Ե. Հայկական կերպարվեստի պատմություն, գիրք Գ. Երևան, «Սո-

վետական գրող», 1983, 217 էջ:  
16. Մեր անմահները. Արամ Անտոնեան, «Շանթ». Կ. Պոլիս, թիւ 38, 1913, էջ 228: 
17. Միջազգային քրոնիկոն, Թէոդիկ, «Ամէնուն տարեցոյց». Կ. Պոլիս, Դ տարի, Բ 

մաս, 1910, էջ 12-90:  
18.  Մ.Պ. [Մերուժան Պարսամյան] Ընդհանուր ակնարկ մը մեր ճարտարապետ-

ներուն վրայ, «Գեղունի». Վենետիկ, 1927, էջ 27-28:  
19. Նազարեանց Հ. Հայ նկարիչներ. Փանոս Թէրլէմէզեան, «Շանթ». Կ. Պոլիս, Ա 

տարի, թիւ 2, 1911, էջ 20-21:  
20. Շանթարգել [Մերուժան Պարսամյան] Թէրլէմէզեան պտի մնայ, «Շանթ». 

Կ. Պոլիս, Բ տարի, թիւ 27, 1912, էջ 52:  
21. Ով ով է: Հայեր (Կենսագրական հանրագիտարան), հ. 2. Երևան, Հայկական 

հանրագիտարանի հրատարակչություն, 2007, 740 էջ:  
22. Պարսամեան Մ. Երկու մահեր, «Շանթ». Կ. Պոլիս, Բ. Տարի, թիւ 34-35, 1913, 

էջ 149-150:  
23. Պարսամեան Մ. Թէոդիկ, «Ամէնուն Տարեցոյց». Կ. Պոլիս, Ե տարի, Դ մաս, 

1911, էջ 282:  
24. Պարսամեան Մ. Մեր ծրագիրը, «Շանթ». Կ. Պոլիս, Դ տարի, թիւ 1, 1918, էջ 2-3:  
25. Պարսամեան Մ. Փ. Թէրլէմէզեան, «Շանթ». Կ. Պոլիս, թիւ 41-42, 1913, էջ 262-

263: 
26. Ստեփանյան Հ. Հայերի ներդրումն Օսմանյան կայսրությունում. Երևան, 

«Գասպրինտ», 2011, 744 էջ:  
27. Փանոս Թէրլէմէզեան, Թէոդիկ, «Ամէնուն տարեցոյց». Կ. Պոլիս, Զ տարի, Դ 

մաս, 1912, էջ 244-246:  
28.  Փանոս Թերլեմեզյան. Կյանքիս հուշերը. Երևան, «Տիգրան Մեծ» հրատ., 2017, 

420 էջ:  
29. Օտեան Ե. Վերապրողները. Արամ Անտոնեան, «Շանթ». Կ. Պոլիս, Դ տարի, 

թիւ 5, 1918, էջ 54-55:  
30.  Kürkman G. Armenian painters in the Ottoman Empire (1600-1923), Vol. 2. 

Istanbul, Matusalem publication, 2004, 913 p. 
31. The Memoires of Naim Bey. Turkish Official Documents relating to the Deportations 

and Massacres of Armenians. Compiled by Aram Andonian. London, 1920, 84 p. 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                         Փանոս Թերլեմեզյանի արվեստը Կ. Պոլսի «Շանթ» հանդեսի էջերում          153 

References 
1. Atayan R. The letters tell, “Soviet art”. Yerevan, № 2, 1967, p. 41-46 (In 

Armenian). 
2. Aghasyan A. The Development Paths of Armenian Fine Art in the XIX-XX centuries. 

Yerevan, “Voskan Yerevantsi”, 2009, 292 p. (In Armenian). 
3. Antonyan A. In those dark days... (Images), “Hayreniq”. Boston, 1919, 204 p. (In 

Armenian).  
4. Antonyan A. The Great crime: The last Armenian massacres and Taleat Pasha. 

Boston, “Pahak”, 1921, 305 p. (In Armenian). 
5. Astuatsatur T. [Merujan Parsamyan] His Destiny, “Shant”. Constantinople, A year, 

number 9, 1911, p. 133-135 (In Armenian). 
6. Danielyan S. Western Armenian Literature: Titanic or Continuation?. Yerevan, 

“Gasprint”, 2014, 323 p. (In Armenian). 
7. Davtyan S. An Open Letter, “Shant”. Constantinople, A year, number 15, p. 247 (In 

Armenian). 
8. Terlemezyan P. Two armenian architects, “Shant”. Constantinople, B year, number 

34-35, p. 164 (In Armenian). 
9. “The Armenian question” Encyclopedia. Yerevan, Armenian encyclopedia editorial 

board, 1996, 527 p. (In Armenian). 
10. Armenian Soviet Encyclopedia, Vol. 1. Yerevan, Armenian soviet encyclopedia 

editorial board, 1974, 720 p. (In Armenian). 
11. From the armenian horizon, Terlemezyan’s success, “Shant”. Constantinople, 

number 41-42, 1913, p. 284 (in Armenian). 
12. Armenian painting, “Navasard” (Literary and Artistic yearbook). Constantinople, 

Vol. A, 1914, 336 p. (In Armenian). 
13. The haven, “Shant”. Constantinople, 1911, A year, number 1, p. 1 (in Armenian). 
14.  Hovsepyan M. “Shant” journal in 1911-1915, Herald of social sciences. Yerevan, 

№ 3, 2008, p. 56-66 (in Armenian). 
15.  Martikyan E. The history of armenian fine art, book C. Yerevan, “Sovetakan grox”, 

1983, 217 p. (In Armenian). 
16. Our immortals. Aram Antonyan, “Shant”. Constantinople, number 38, 1913, p. 228 

(In Armenian). 
17.  International chronicle, “Teodic Almanac”. Constantinople, D year, B part, 1910, 

p. 12-90 (In Armenian). 
18.  M.P. [Merujan Parsamyan] General օverview of օur architecture, “Geghuni”. 

Venice, 1927, p. 27-28 (In Armenian). 
19. Nazaryanc H. Armenian painters. Panos Terlemezyan, “Shant”. Constantinople, 

A year, number 2, 1911, p. 20-21 (in Armenian). 
20. Shantargel [Merujan Parsamyan] Terlemizian should stay, “Shant”. Constantinople, 

B year, number 27, 1912, p. 52 (In Armenian). 
21. Who’s Who: Armenians (Biographical Encyclopedia), Vol. 2. Yerevan, Armenian 

Encyclopedia Publishing, 2007, 740 p. (In Armenian). 
22. Parsamyan M. Two deaths, “Shant”. Constantinople, B year, number 34-35, 1913, 

p. 149-150 (In Armenian). 
23. Parsamyan M. “Teodic Almanac”. Constantinople, E year, D part, 1911, p. 282 (In 

Armenian). 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



154                                                                    Մերի Կիրակոսյան                              
                                 

24. Parsamyan M. Our program, “Shant”. Constantinople, D year, number 1, 1918 p. 1-
2 (In Armenian). 

25. Parsamyan M. P. Terlemezyan, “Shant”. Constantinople, number 41-42, 1913, 
p. 262-263 (In Armenian). 

26. Stepanyan H. The Contribution of Armenians to the Ottoman Empire. Yerevan, 
“Gasprint”, 2011, 744 p. (in Armenian). 

27. Panos Terlemezyan, “Teodic Almanac”. Constantinople, F year, D part, 1912, p. 244-
246 (In Armenian). 

28. Panos Terlemezyan. The memory of my life. Yerevan, “Tigram Mec”, 2017, 420 p. 
(In Armenian). 

29. Otean E. The survivors. Aram Antonyan, “Shant”. Constantinople, D year, number 
5, 1918, p. 54-55 (In Armenian). 

 
ИСКУССТВО ФАНОСА ТЕРЛЕМЕЗЯНА НА СТРАНИЦАХ 

КОНСТАНТИНОПОЛЬСКОГО ЖУРНАЛА «ШАНТ» 
 

МЭРИ КИРАКОСЯН* 
 
Для цитирования: Мэри, Киракосян. “Искусство Фаноса Терлемезяна на страницах константино-
польского журнала «Шант»”. Искусствоведческий журнал, N 1 (2025): 142-156. DOI: 10.54503/2579-
2830-2025.1(13)-142 

 
Фанос Терлемезян внес неоспоримый вклад в армянскую реалистическую 

живопись XIX–XX веков. Художник получил образование в Академии Жюлиана в 
Париже и, благодаря своей активной общественной деятельности, был истинно 
патриотическим мастером. Константинопольский период сыграл значительную 
роль в его творчестве. В 1910 году, после провозглашения Османской Конститу-
ции, Терлемезян с большим энтузиазмом прибыл в Константинополь. Художник 
активно участвовал в выставках изобразительного искусства, которые организо-
вывались в городе. Журнал «Шант», издававшийся в Константинополе в 1911–
1915 и 1918–1919 годах, уделял значительное внимание вопросам изобразитель-
ного искусства. В 1911 году в журнале была опубликована статья Гранта Назар-
янца, посвященная Терлемезяну.  

Открытое письмо Смбата Давтяна Фаносу Терлемезяну, опубликованное на 
страницах «Шанта», отсутствует в архивных материалах художника. 

Карандашный рисунок Терлемезяна с изображением Арама Антоняна был 
напечатан в журнале в разделе «Наши бессмертные». В других выпусках также 
были представлены фотографии его карандашных набросков, среди которых 

* Старший научный сотрудник отдела искусства армянской диаспоры и междуна-
родных связей Института искусств НАН РА, кандидат искусствоведения, 
marykirakosyan@mail.ru, статья представлена 02.04.2025, рецензирована 15.05.2025, 
принята к публикации 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                         Փանոս Թերլեմեզյանի արվեստը Կ. Պոլսի «Շանթ» հանդեսի էջերում          155 

следует отметить «Фигуру обнаженного мужчины», графическую работу «Коми-
тас Вардапет» и еще три графических листа, опубликованных на страницах 
«Шанта». Эти произведения были представлены впервые. 

Терлемезян также является автором статьи «Два армянских архитектора», 
посвященной известным архитекторам армянского происхождения Овсепу Азна-
вуру и Левону Нафиляну. Она была опубликована в журнале «Шант». Эти публи-
кации свидетельствуют о творческой близости Меружана Парсамяна и Фаноса 
Терлемезяна. На страницах журнала также помещен силуэт головы М. Пар-
самяна, выполненный Терлемезяном. 

Работа Терлемезяна «Портрет М. Парсамяна», созданная в 1911 году, была 
перепечатана в ежегоднике Теодика «Аменун Тарецуйц». Эта графическая рабо-
та была представлена впервые. 

В статьях М. Парсамяна, посвященных Терлемезяну, раскрываются малоиз-
вестные факты о творчестве художника. В них упоминаются и описываются 
произведения мастера, которые не дошли до нас. Парсамян высоко ценил ис-
кусство Терлемезяна, особенно его портреты, считая, что они созданы под вли-
янием импрессионизма. 

Ключевые слова: Меружан Парсамян, Фанос Терлемезян, статья, графи-
ческие работы, живопись, журнал «Шант», Константинополь. 

 
THE OEUVRE OF PANOS TERLEMEZYAN ON 

THE PAGES OF THE CONSTANTINOPLE JOURNAL “SHANT’’ 
 

MERI KIRAKOSYAN* 

 
For citation: Kirakosyan, Meri. “The oeuvre of Panos Terlemezyan on the pages of the Constantinople 
journal “Shant’’”, Journal of Art Studies, N 1 (2025): 142-156. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-142 

 
Panos Terlemezyan made an undeniable contribution to Armenian realistic 

painting of the XIX–XX centuries. The artist received his education at the Académie 
Julian in Paris and, owing to his active public activities, proved a truly patriotic 
master. His Constantinople period played a significant role in his artistic career. In 
1910, after the proclamation of the Ottoman Constitution, Terlemezyan arrived in 
Constantinople full of enthusiasm. He actively participated in art exhibitions held in 
the city. “Shant’’ journal, published in Constantinople in 1911-1915 and 1918-1919, 
devoted considerable attention to fine arts. In 1911, an article by Hrant Nazaryants 
dedicated to Terlemezyan was published in the journal.  

* Senior Researcher at the Department of the Art of Armenian Diaspora and International Relations 
of NAS RA Institute of Arts, Doctor of Arts, marykirakosyan@mail.ru. The article was submitted on 
02.04.2025, reviewed on 15.05.2025, accepted for publication on 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



156                                                                    Մերի Կիրակոսյան                              
                                 

An open letter from Smbat Davtyan to Panos Terlemezyan, published in 
“Shant’’, is absent from the artist's archival materials. 

A pencil drawing of Aram Antonian by Terlemezyan was printed in Shant in the 
section “Our Immortals”. Other issues of the magazine also featured photographs of 
his pencil sketches, including “Figure of a Nude Man”, the graphic work “Komitas 
Vardapet”, and three additional graphic sheets, all published in Shant for the first 
time. 

Terlemezyan was also the author of the article “Two Armenian Architects”, 
dedicated to the renowned architects of Armenian origin Hovsep Aznavur and Levon 
Nafilyan. It was published in “Shant’’, too. These publications indicate close artistic 
connection between Meruzhan Parsamyan and Panos Terlemezyan. The journal also 
featured M. Parsamyan’s silhouette portrait by Terlemezyan. 

Terlemezyan’s work “Portrait of M. Parsamyan”, created in 1911, was reprinted 
in Teodik’s annual “Amenun Taretsuyts”. This graphic work was published for the 
first time. 

M. Parsamyan’s articles about Terlemezyan revealed little-known facts about 
the artist’s creative work. They mention and describe artworks that have not 
survived. Parsamyan highly valued Terlemezyan's art, particularly his portraits, 
believing that they were influenced by Impressionism. 

Key words: Meruzhan Parsamyan, Panos Terlemezyan, article, graphic works, 
painting, journal “Shant’’, Constantinople.  

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



 

UDC: 929:75(73)Pushman+070(73)  
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-157   

THE INTERPRETATION OF THE ARMENIAN-AMERICAN ARTIST HOVSEP 
PUSHMAN’S LIFE AND OEUVRE IN “ANAHIT” JOURNAL 

 
ANI MARGARYAN (China, Nanjing)* 

 
For citation: Margaryan, Ani. “The interpretation of the Armenian-American artist Hovsep Pushman’s 
life and oeuvre in “Anahit” journal”, Journal of Art Studies, N 1 (2025): 157-171. DOI: 10.54503/2579-
2830-2025.1(13)-157 
 

The study aims to analyze an article penned by the esteemed Zaruhi Kalemkaryan, a 
distinguished figure in the Armenian literary and philanthropic communities of the early to 
mid-20th century. This article was published in the “Anahit” journal, which played an 
instrumental role in the Armenian literary, cultural, and philological movement and was a 
significant literary source for Armenian culture, spanning nearly three decades during two 
separate intervals and bringing together some of the most prominent figures in the Armenian 
cultural scene. Kalemkaryan’s article provides invaluable insights into the life, character, and 
artistic contributions of Hovsep Pushman, an Armenian-American artist whose artwork has 
received scant scholarly attention. Pushman’s oeuvre is characterized by enigmatic and 
ambiguous compositions that reflect his childhood impressions of Oriental culture and his 
family’s involvement in rug-making. As an Armenian artist who began his artistic journey in 
Paris, honed his skills in America, and drew inspiration from Asian cultures, Pushman 
became a bridge between distinct continents and civilizations. Despite the artist’s numerous 
artistic achievements, scholars have only marginally explored Pushman’s Armenian 
inspirations and connotations. Kalemkaryan’s article fills this gap by shedding light on the 
childhood memories and nuances that shaped his artistic spirit and Oriental taste. The article 
also explores the spiritual and tender connection between Pushman and his wife, who served 
as both a direct and indirect muse for his canvases. Kalemkaryan’s article, written in a 
romantic style yet with poignant cultural accents, marks his role in shaping the Armenian 
diasporic art scene and represents him with awe and respect for his talent and notable 
achievements. 

Key words: Anahit, Zaruhi Kalemkaryan, Arshag Chobanian, Hovsep Pushman, Julia 
Pushman, still life, Armenian Diaspora.  

Introduction  
Hovsep Pushman (1877-1966), a distinguished figure in American art, occupies 

a pivotal position as an Armenian-born artist whose career bridged a number of ar-
tistic movements of the late 19th and early 20th centuries. As a younger contempo-
rary of luminaries such as James Abbott McNeill Whistler and John Singer Sargent, 
Pushman absorbed the aesthetic trends emerging from Paris, where his European 
training exposed him to a dynamic interplay of artistic traditions. His oeuvre 

* PhD, Postdoctoral Fellow, Soochow University, China Research Team of Professor Li 
Cao De, animargaryan@suda.edu.cn. The article was submitted on 27.01.2025, reviewed on 
10.03.2025, accepted for publication on 10.06.2025. 

 

                                                 



158    The interpretation of the Armenian-American artist Hovsep Pushman’s life and oeuvre...                        
                                 
represents a profound synthesis of Oriental influences, European academicism, and 
the evolving sensibilities of American art, particularly within the still-life genre. 

Pushman’s artistic legacy is characterized by his innovative compositional 
strategies, mastery of chromatic harmonies, and textural renderings. These 
technical achievements reflect his ability to integrate diverse artistic traditions, 
culminating in a distinctive iconographic language that conveys complex symbolic 
connotations. Central to Pushman’s visual lexicon is his engagement with Eastern 
philosophy and aesthetics, which he skillfully interwove with his Western art 
education. His compositions are marked by a meditative quality, where objects are 
imbued with intellectual and metaphysical weight, creating a contemplative interplay 
between form, light, and texture. 

Born in Digranakerd (modern Diyarbakır, Western Armenia), Pushman’s early 
exposure to an Oriental cultural environment shaped his artistic sensibilities. His 
family’s involvement in the Oriental rug trade, alongside his childhood impressions 
of ancient fortresses and nocturnal landscapes, permeated his artistic vocabulary. 
These formative experiences provided a wellspring of inspiration, reflected in his 
sensitive brushwork and evocative use of color, which often carry the patina of 
memory and cultural heritage. 

Pushman’s mature artistic vision underwent further refinement during his 
active engagement with the dynamic artistic milieu of early 20th-century Paris, a 
period marked by the prominence of Orientalism and Japonisme. His immersion in 
these movements deepened his intellectual and aesthetic engagement with Asian art, 
ultimately establishing his reputation as a connoisseur of Eastern art. This cultural 
involvement is reflected in his meticulous attention to surface textures and the 
symbolic depth of his compositions, which intricately merge Western academic 
methodologies with the depictions of Eastern and Asian subject matter, such as 
figurines, vessels, books, and other objet d’art.  

Despite the multitude of influences that shaped his artistic practice, Pushman’s 
oeuvre exhibited a deeply personal character, marked by a cohesive and harmonious 
aesthetic framework. Through various compositional arrangements of antiquities 
and ceramics, along with art commodities of diverse shapes, sizes, and textural 
properties, he conveyed his memories, fears, joys, and a broad spectrum of 
emotions. His capacity to synthesize various traditions not only defined his artistic 
identity but also contributed significantly to the broader trajectory of American 
realism during the mid-20th century. 

Pushman’s function as a cultural mediator enriched American art with a 
cosmopolitan sensibility, deeply rooted in his Armenian heritage and diasporic 
experiences. While he attained considerable acclaim – including distinction as the 
creator of some of the most highly valued artworks in America in 1942 – and 
enjoyed sustained visibility through frequent critical reviews and publications, 
scholarly literature pertaining to Pushman remains limited. Presently, much of the 
information available regarding his life and career is derived from mass media, 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                         Ani Margaryan                                                 159 

journals, catalogs, and interviews, highlighting the necessity for a comprehensive 
monograph on his artistic legacy. 

One of the particularly valuable primary sources can be regarded Zaruhi 
Kalemkaryan’s article on Hovsep Pushman, published in the March-April 1930 issue 
of “Anahit” [1, p. 57-63]. “Anahit” was an influential Armenian literary and cultural 
journal founded in 1898 by Arshag Chobanian [7, p. 296-306], a key figure in 
Armenian intellectual life who excelled as a short story writer, journalist, editor, 
poet, translator, literary critic, playwright, philologist, and novelist. The periodical 
served as a high-quality analytical platform for the Armenian diaspora, fostering the 
intellectual and cultural connections of Armenians worldwide. 

Zaruhi Kalemkaryan herself was well-regarded within Armenian literary and 
philanthropic circles during the early to mid-20th century. As a contributor to Mari 
Beylerian’s newspaper Artemis and the Armenian feminist journal Hay Gin, Ka-
lemkaryan played a vital role in advancing progressive ideas and cultural dialogue. 
In the aftermath of the Armenian Genocide, her philanthropic work focused on 
aiding survivors, particularly orphaned children. Her literary output included poetry 
published in Constantinople and later in the United States, where she resettled in 
New York City. Kalemkaryan was also actively involved in various charitable and 
cultural initiatives, including the Armenian General Benevolent Union (AGBU), 
where she emerged as one of its pioneering female members. 

Archival documents and correspondence reveal that Pushman and his wife, 
Julia Pushman, were deeply connected to the same intellectual and cultural networks 
as Kalemkaryan, particularly those centered in France and New York. Their 
exchanges with other influential Armenian intellectuals illustrate their shared 
commitment to linking the Armenian diasporic agenda with broader international 
cultural currents. This shared milieu lent an intimate and collegial tone to 
Kalemkaryan’s article on Pushman. Her analysis, shaped by personal acquaintance 
and mutual respect, reflects a nuanced understanding of Pushman’s artistic 
philosophy and his contributions to the diasporic Armenian cultural scene. 

The Central Themes and Arguments of the Article  
The article, titled simply “Hovsep Pushman”, opens with a poignant and 

evocative description of the artist’s studio, written in a style that merges poetic 
imagery with a profound sense of emotional resonance. This approach allows the 
reader to figuratively step into Pushman’s creative space, sharing in the deeply 
personal experiences of the author, Kalemkaryan. By introducing the character and 
individuality of Hovsep Pushman – an artist known for his preference for solitude 
and introspection – the article provides a compelling lens through which the reader 
can appreciate his artistic decisions, including his meticulous vision for how his 
works should be displayed and experienced. 

The article begins with an atmospheric passage, which describes that the studio 
of Hovsep Pushman embodies a mystique atmosphere characterized by Oriental 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



160    The interpretation of the Armenian-American artist Hovsep Pushman’s life and oeuvre...                        
                                 
charm. Within this space, shadows interplay with an array of objects, including 
religious artifacts such as ancient Buddha figurines. These meticulously arranged 
items, which have served their intended purposes and been unearthed from the 
depths of tombs, now rest in serene repose on the shelves and decorative desks of 
the studio, experiencing a renewed existence beneath the artist’s brush. Pushman’s 
endeavor to revitalize these inanimate objects reflects the ideology of the eternal 
cycle of life, evoking a profound sense of joy. This medieval-inspired corner stands 
in stark contrast to the noisy and bustling streets of New York, providing a sanctuary 
of tranquility. 

This vivid portrayal of the studio serves not only as a setting but also as a 
symbolic extension of Pushman’s aesthetic vision. The carefully arranged antiquities, 
imbued with mystique and tranquility, echo the themes of timelessness and 
spirituality that permeate his oeuvre. The contrast between the serene sanctuary of 
his studio and the chaotic energy of New York City underscores Pushman’s pursuit 
of an artistic haven, detached from the external world, where the eternal and 
ephemeral converge. The meticulous arrangement of ancient figurines within his 
studio, coupled with a preference for solitude and an inclination towards inner 
peace and silence, is directly mirrored in Pushman’s still-life compositions. 

Within this space, Kalemkaryan situates herself alongside Mrs. Pushman, 
describing the atmosphere: 

“On the sofa sits Mrs. Pushman and me, next to her, and around us, in half-
shadows – formed by many candles lit here and there – all the objects sweetly exhale 
the sacrament of their antiquity. Pushman, in his devoted sanctuary, brushes his 
past days”. 

This intimate depiction of the artist’s environment provides valuable insight into 
the sources of Pushman’s inspiration and the nature of his creative process. By 
inviting the audience into this introspective setting, the article fosters a deeper 
engagement with Pushman’s persona, thereby enhancing curiosity about the 
symbolic depth of his canvases. 

Kalemkaryan continues by reflecting on Pushman himself: 
“The great artist, devoid of his fame, with his rejuvenated soul of a child, is 

pure and kind, like an infant. In his vivid eyes, the memories blink and flicker, so he 
speaks with pictorial words, the way he paints, and he shares his childhood 
memories. His words are so strong and impressive that we can be transferred to the 
East, and we can see his troubadour father, who comes home from the copper 
factory and dislikes the hard and solid qualities of the metal. His heart and mind 
take flight, and he needs freedom of creativity”. 

Pushman’s recollections of his father, described as a “great man”, reveal a 
notable influence on his artistic and emotional development. His father’s aversion to 
the rigidity of metalwork and his yearning for creative freedom is reflected in 
Pushman’s own artistic philosophy. Kalemkeryan notes this connection, writing: 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                         Ani Margaryan                                                 161 

“In the shadowy nature of Pushman’s studio, as if we felt at the moment 
Pushman and his father coming back home side by side under the intense shadows 
of huge rocky ramparts of his hometown, Digranakerd. The intense, somber hue 
imparted to the surfaces of the stones by time and moisture rendered them notably 
distinct. Even on sunlit days, they produced gloomy, pronounced shadows”. 

The shadowed landscapes of Digranakerd – characterized by dramatic cont-
rasts of light and darkness – resonate with the stylistic hallmarks of Pushman’s art. 
The darkened spaces as settings in his compositions and the darkness in between 
figurines in his still life, the implementation of chiaroscuro and tenebrism-inspired 
techniques, draw a clear parallel to the somber tones and atmospheric depth of his 
childhood surroundings. This connection, as articulated by Kalemkeryan, provides a 
fresh perspective on the artist’s stylistic inclinations, situating them within the 
broader context of his personal history and cultural heritage. 

Hovsep Pushman’s oeuvre, whether in still life or portraiture, consistently 
exhibits a close engagement with mysticism and shadow. Kalemkaryan’s analysis, 
linking the artist’s aesthetic choices to the psychological and geographical influences 
of his early life, enriches our understanding of Pushman’s work. By situating the 
artist’s studio, inspirations, and creative philosophy within this nuanced framework, 
the article offers a valuable contribution to art-historical discourse, illuminating the 
layers of meaning that underpin Pushman’s artistic legacy. 

Kalemkaryan, in her description of the young Hovsep Pushman’s character, 
identifies traits that would later play a decisive role not only in shaping his personal 
identity but also in influencing his artistic approach and compositional methods. The 
author notes that Pushman was a highly sensitive and observant child, distinguishing 
himself from his peers with an adult-like inner world. He was acutely attuned to the 
details of nature and to the subtleties of his own emotions, which would later serve 
as a rich source of inspiration for his artistic endeavors. As Kalemkaryan describes, 
even moments as seemingly ordinary as gazing at the rooftop of his house, watching 
the stars in the night sky, or inhaling the scent of flowers in the garden became 
sources of inspiration. These sensory experiences, shared with his siblings, were 
imbued with deep emotional significance, providing an early foundation for his later 
works. 

Interestingly, Kalemkaryan seamlessly transitions from discussing Pushman’s 
childhood to describing the pivotal role his wife would play in his life and work. She 
writes, “Mr. Pushman cannot even recall the exact moment when this pure soul, this 
ideal woman, entered his life, destined to share his artistic journey and give form to 
his dreams”. This sentiment underscores the crucial role Mrs. Pushman played not 
only in his personal life but also as a muse for his art. Kalemkaryan continues, “It 
was certainly difficult for Mrs. Pushman to walk through life with Hovsep, as they 
were denied a shared childhood, and the longing in her eyes reminds me of the 
poem dedicated to her husband by Mrs. Rostand”. In this comparison, Kalemkaryan 
evokes the profound devotion and unwavering faith of Mrs. Pushman, drawing a 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



162    The interpretation of the Armenian-American artist Hovsep Pushman’s life and oeuvre...                        
                                 
parallel to the renowned relationship between Rosemonde Gérard and her husband, 
the celebrated French dramatist Edmond Rostand [9, p. 131-132]. 

Rosemonde Gérard, a distinguished French poet and playwright, was not only 
an intellectual partner to Rostand but also an essential pillar of support in 
preserving his legacy. Her own poetic contributions, including the famous verse 
“Car, vois-tu, chaque jour je t’aime davantage,. Aujourd’hui plus qu’hier et bien 
moins que demain” (For, you see, each day I love you more. Today more than 
yesterday and much less than tomorrow.) express her eternal love and devotion. 
This enduring sentiment mirrors the emotional and intellectual bond between the 
Pushmans, drawing a connection between Gérard’s role in shaping Rostand’s legacy 
and Mrs. Pushman’s influence on Hovsep’s artistic journey. 

Kalemkaryan further elaborates on Pushman’s formative years, recounting his 
relocation at the age of nine from his hometown to Constantinople, where he settled 
in the district of Skutari, a suburban area of Istanbul populated primarily by 
Armenians, many of whom were intellectuals. This change exposed the young 
Hovsep to new landscapes, vibrant Oriental colors, and architectural forms, which 
would leave a lasting impression on his visual sensibility. As Kalemkaryan observes, 
the seascape of this new environment, coupled with the gloomy shadows of his 
native Digranakerd, provided spiritual nourishment that impacted his artistic soul. 

At the age of eleven, Pushman was accepted into the prestigious Constantinople 
Fine Art College, where he studied under the tutelage of the renowned Armenian 
sculptor Yervant Voskan. By 1894, at just eleven years old, Pushman had already 
won his first prize of excellence, an achievement that allowed him to travel to 
Europe for further artistic training. However, the political turmoil surrounding the 
Hamidian Massacres (1894-1896) [8, p. 40-60] disrupted his education. Due to the 
xenophobic and discriminatory policies of the Ottoman government, which targeted 
Armenians, Pushman’s opportunity to study in Europe was denied, and another 
Turkish student was sent to his place. Furthermore, the growing political unrest 
resulted in the confiscation of Armenian property and the unjust arrest of Armenian 
citizens, forcing Pushman’s family to flee to the United States in 1896. 

Kalemkaryan’s article offers an insight into Pushman’s early life, providing 
meticulous details and precise dates that trace the evolution of the artist from his 
childhood to his first steps in the art world. The article's historical accuracy and 
depth of detail lend it considerable scholarly merit. 

Pushman’s marriage to Mrs. Pushman at the age of twenty-one is another key 
moment in Kalemkaryan’s narrative. She romantically and from a progressive 
feminist perspective highlights that Pushman attributed much of his success to his 
country, his Armenian heritage, his parents, his family, and undoubtedly, his wife, 
who sacrificed her youth to support him and bravely accompanied him through life’s 
trials. Kalemkeryan underscores the important role that Mrs. Pushman’s 
encouragement, her smile, and her unwavering support played in Pushman’s artistic 
success. As Kalemkaryan writes, “For most artists, the spouse and mother of their 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                         Ani Margaryan                                                 163 

children may cease to be their heroine, as the daily hardships of life diminish the 
artistic charm, but in the case of Pushman, it was quite the opposite; his marriage 
was a blessing”. This passage reveals one of the article’s central themes: the pivotal 
role of the female figure in the life of a male artist. Kalemkaryan’s approach is 
groundbreaking for its time, as it challenges conventional portrayals of women in 
the Armenian press, focusing not on Mrs. Pushman’s domestic roles but on her as 
an active, empowering force in the artist’s life. 

The article, published in the 1930s, reflects the increasing visibility and more 
positive portrayals of women in art forms during this period. Rather than reducing 
Mrs. Pushman to the role of a dutiful wife or mother, Kalemkaryan elevates her to 
the status of an idealized muse who was instrumental in shaping Pushman’s success. 
This innovative portrayal aligns with the evolving social dynamics of the time, in 
which women began to be recognized not only for their nurturing roles but also as 
influential figures in their own right. 

Kalemkaryan provides an in-depth account of the formative years of Hovsep 
Pushman’s life in America, detailing his family’s relocation to Chicago and the 
establishment of their Oriental rug store. As Kalemkaryan describes, Hovsep 
leveraged his charm, artistic expertise in line, color, and ornamentation to ensure 
the success of the family business. Nevertheless, despite this achievement, Hovsep’s 
true ambition was to pursue a career as an artist, with a particular aspiration to 
travel to Paris in order to refine his artistic skills. In pursuit of this goal, Hovsep 
attended evening courses at the Chicago Fine Art College. Within twelve years, he 
was able to accumulate sufficient funds to study at the esteemed Académie Julian in 
Paris. During this period, he participated in his inaugural Salon exhibition, 
presenting a portrait of his wife, which earned him second place. 

Upon his return to the United States, Pushman transitioned to creating his 
iconic still life paintings in 1926, works that garnered him widespread acclaim and 
were exhibited in both Europe and America. Kalemkaryan draws upon the testimony 
of Arshag Chobanian, the founder of the Anahit periodical and a key intellectual 
figure within the Armenian diaspora, who attended Pushman’s exhibitions in Paris. 
Chobanian asserted that Pushman’s artistic abilities epitomized the genius of the 
“Armenian nation”. Kalemkaryan also underscores the collaboration between 
Pushman and the New York Grand Central Art Galleries, where his solo exhibition 
achieved notable success, with every painting being sold. 

Kalemkaryan continues by outlining the various awards and honors Pushman 
received throughout his career, emphasizing the public’s favorable reception of his 
work. She recounts that “crowds gathered daily before his painting of a Buddha 
statuette and a withered rose in a vase, the petals of which had begun to fall. “These 
ostensibly simple yet profoundly evocative elements of his still life compositions 
embody themes of life, eternity, resilience, and the tranquility inherent in wisdom – 
qualities that transcend the material and the transient concerns of daily existence. 
As Kalemkaryan notes, Pushman’s ability to convey the warmth and depth of his 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



164    The interpretation of the Armenian-American artist Hovsep Pushman’s life and oeuvre...                        
                                 
soul, his childhood memories, and his impressions through his work, where even 
the most modest objects appear imbued with the pulse of poetry, draws viewers into 
a deeply reflective engagement with his artistic vision. 

Kalemkaryan concludes her article with a passage infused with a sense of 
patriotic pride, emphasizing how Pushman’s artistic genius has brought honor to the 
Armenian people. She highlights the widespread recognition of his work in America, 
a country known for its discerning taste. Kalemkaryan asserts that Pushman has 
perpetually honored the Armenian nation through his “Armenian talent, Armenian 
heart, and Armenian name”. 

The article by Kalemkaryan is characterized by two central themes: one 
feminist, the other patriotic. The feminist aspect is reflected in the depiction of 
Pushman’s wife, who emerges not only as his muse but as a central figure in his 
artistic journey. The patriotic theme is evident in Kalemkaryan’s portrayal of 
Pushman as an emblem of Armenian pride, whose achievements are a source of 
collective pride for Armenians worldwide. These themes are conveyed through a 
highly descriptive, poetic, and romantic style, replete with adjectives and signifiers 
that evoke intimacy, allowing readers a glimpse into both Pushman’s studio and his 
private life. This stylistic approach serves to underline that Pushman’s success is not 
merely a product of his innate talent but also a testament to his modesty, dedication, 
and deep-rooted patriotism. 

 
An Analytical Examination of Kalemkaryan’s Article within the Broader 

Context of Press Coverage on Pushman’s Life and Career 
Hovsep Pushman received significant recognition in both the Armenian 

diaspora and Soviet Armenia, as well as in the French and American press. His work 
was lauded by critics and intellectuals, including Edith Weigle [13], Edward W. 
Redfield [11, p. 42], Antony Anderson [6], Evelyn Marie Stuart [12, p. 79-84], 
Kenneth M. Ellis [13], Panos Terlemezian, Arshag Chobanian, Shahen Khachatrian, 
and Levon Chookaszian, among others. The article by Zaruhi Kalemkaryan, which 
has been previously analyzed, was not the sole piece she wrote about Pushman; 
rather, it represents the most comprehensive and detailed of a series of articles in 
which she shares her personal reflections following her encounters with the artist 
and his wife. The Museum of Literature and Art after Yeghishe Charents in the 
Republic of Armenia holds Pushman’s archive, which includes a variety of 
documents, among them letters from numerous intellectuals addressed to Pushman. 
One such letter, dated 1931, is authored by Zaruhi Kalemkaryan herself, in which 
she extends her greetings to the artist and expresses her sincere respect for his 
artistic achievements. 

In the fourteenth issue of the “Kochnak Hayastani” periodical, published in 
1928, Kalemkaryan provides a highly romanticized depiction of Pushman’s studio. 
This portrayal has been referenced by Soviet Armenian art historian Levon 
Chookaszian in his own work. In the September 2, 1987 issue of the “Hayreniki 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                         Ani Margaryan                                                 165 

Dzayn” periodical, Chookaszian’s article “Hovsep Pushman and Writers” [4] draws 
attention to Kalemkaryan’s writings, emphasizing her personal relationship with the 
artist and asserting that her articles offer a critical lens through which the distinctive 
nature of Pushman’s artistic vision may be understood. Chookaszian suggests that 
Kalemkaryan was one of the few intellectuals to have met Pushman in person and 
subsequently interpreted his individual character through the prism of his beloved 
objects – such as statuettes, vessels, and ancient artifacts – that filled his studio. 

Chookaszian earlier published an extensive analysis of Pushman’s life and 
artistic contributions in 1986, entitled “The Poet of Painting – Hovsep Pushman”[5, 
p. 123-129], which appeared in “Sovetakan Grakanutyun” magazine. This article, 
one of the rare detailed biographical accounts of Pushman written in Armenian, 
integrates insights from Kalemkaryan’s articles to further elaborate on the artist’s 
personal and professional life, as well as the atmosphere within his studio. Of 
particular note, the August 14, 1985, issue of “Hayreniki Dzayn” features an article 
by the eminent Armenian art historian and critic Shahen Khachatrian, titled “Magical 
World”, in which he recounts his visit to Pushman’s studio after the artist’s death. 
During this visit, Pushman’s sons, Arman and Arsen, hosted him, and Khachatrian 
also had the opportunity to meet other American-Armenian intellectuals and artists. 

Khachatrian’s article emphasizes the importance of Pushman’s childhood and 
the presence of numerous antique figurines within his studio. It also highlights the 
striking contrasts of light and shadow that defined the space, along with the 
specialized lighting devices originally proposed by Hovsep Pushman to facilitate 
optimal viewing and contemplation of his canvases. While the narrative style bears 
some similarity to that of Kalemkaryan, particularly regarding Pushman’s formative 
years and his environment, Khachatrian’s article adopts a more analytical 
perspective on Pushman’s body of work. This analysis is characterized by a notable 
absence of feminist undertones, instead focusing on the artist’s legacy and placing a 
greater emphasis on the factual and analytical aspects of his paintings, as well as the 
collectors and owners of Pushman’s works, rather than delving into his personal 
characteristics. 

Taking into account that Zaruhi Kalemkaryan’s article was published in the 
Anahit periodical, which played a crucial role in presenting the lives and works of 
Armenian artists who built their careers abroad, it is worthwhile to compare Ka-
lemkaryan’s style and key arguments with the interpretations of Hovsep Pushman’s 
oeuvre in the writings of Arshag Chobanian, the founder and editor-in-chief of 
Anahit. Chobanian himself authored a series of articles on Pushman, frequently 
immortalizing his visits to Pushman’s exhibitions, primarily in France, in his works. 
However, Chobanian’s approach was more focused on describing Pushman’s 
canvases in detail, demonstrating a more art-critical perspective. Nonetheless, both 
Kalemkaryan and Chobanian emphasized the patriotic character of Hovsep Pushman 
and the role he played within the Armenian diasporic cultural scene. In his 1929 
book “Faces” (“Demker” in Armenian) [3, p. 180-190], Chobanian dedicated an 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



166    The interpretation of the Armenian-American artist Hovsep Pushman’s life and oeuvre...                        
                                 
entire chapter to Pushman, citing pieces he wrote for Pushman’s exhibitions and 
canvases in Paris in 1926. Although the text employs slightly exaggerated and highly 
poetic, romanticized language to describe Pushman and his work, it remains art-
historical and analytical. It notably underscores the significance of Chinese antique 
figurines in shaping Pushman’s distinctive style. However, the tone of Chobanian’s 
writing is less personal and intimate compared to Kalemkaryan’s work. In an earlier 
short piece for the January 1923 issue of Arev journal, Chobanian adopted a more 
emotional tone when describing Pushman, referring to him as “the pride of the 
Armenian nation”, a term also used by Kalemkaryan in her article. Thus, 
Kalemkaryan may have been influenced by Chobanian’s patriotic signifiers in her 
portrayal of Pushman and his art.  

The sensitive nature of Hovsep Pushman, along with his attentiveness to the 
senses, nature, and colors – which Kalemkaryan highlighted in her Anahit article – 
caught the attention of another Armenian intellectual and artist, Panos Terlemezian. 
In 1924, Terlemezian praised Pushman’s still-life compositions and color sense in an 
article for the New York-based Armenian periodical “The Gotchnag” [2, p. 499], 
asserting that although Pushman was a representative of American art, his work was 
“not American at all, but Eastern in his palette and subject, which exquisitely 
conveys the profundity of the artist’s emotions onto the canvas”. 

In the November 1915 issue of The Milwaukee Leader periodical, an article 
titled “Armenian’s Work Shown in Exhibit: Painter From Oppressed Race Anxious to 
Prove Talents of Countrymen” [12] discussed Pushma’s exhibition opening at the 
Milwaukee Art Society, later followed by frequent exhibitions at the Milwaukee Art 
Museum. This article quotes Pushman, whose words became the basis for 
statements by Kalemkaryan, Chobanian, and other Armenian intellectuals, asserting 
that Pushman always identified himself as an Armenian and consistently spoke on 
behalf of his ethnicity. The year 1915 marked the Armenian Genocide, and Pushman 
expressed in the article: “I’m glad to have my picture praised by critics not for my 
own sake, but because I’m an Armenian... My ambition is to show what a member of 
this nation can accomplish. If I can show what the Armenian nation can do and thus 
help to save even a single member of it from persecution and slaughter by the 
Turks, I am satisfied”. 

Regarding the feminist elements in Kalemkaryan’s article, particularly her focus 
on the figure of Mrs. Pushman, the artist’s wife, as a central element in revealing 
the artist’s soul to art-loving audiences, it is important to note that Pushman’s art 
was widely discussed and interpreted in the letters and interviews of other Armenian 
female writers and journalists. One such figure, Zabel Yessayan (1878-1943), a 
leading female writer during the Armenian awakening period, was a classmate of 
Julia Pushman. In her letters, Yessayan fondly recalled their sweet childhood and 
their hometown, which was full of gardens of roses [10]. Their correspondence 
serves as evidence of their close relationship. Kalemkaryan’s contributions to 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                         Ani Margaryan                                                 167 

pioneering Armenian feminist journals and newspapers aimed at women further 
illuminate why she paid special attention to Julia Pushman as a muse in her article.  

Conclusion 
Upon conducting a thorough examination of the key themes in Zaruhi 

Kalemkaryan’s article, “Hovsep Pushman”, and situating the article within the 
broader discourse surrounding Hovsep Pushman’s life, persona, and oeuvre as 
represented in both Armenian and international press, it becomes apparent that 
Kalemkaryan’s work offers a nuanced amalgamation of romantic, feminist, and 
nationalist frameworks in its analysis of Pushman’s artistic production. This 
approach encapsulates an individualized perspective that is consistent with the 
editorial vision and stylistic tendencies of the Anahit journal. The distinctive 
elements of Kalemkaryan’s article, which simultaneously contribute to the corpus of 
Pushman scholarship, can be delineated as follows: 

• Feminist Underpinnings: The article subtly incorporates feminist undertones 
through the portrayal of Mrs. Pushman, focusing on her role as both an individual 
and a crucial presence within the artist’s studio. Kalemkaryan posits that the artist’s 
success is inextricably linked to the interpersonal dynamics between Pushman and 
his wife. The metaphorical comparisons of Mrs. Pushman to the archetypal “wife of 
the artist” figure within new Western cultural paradigms underscore the centrality 
of Julia Pushman in the formation of Pushman’s artistic identity. 

• Poetic and Romantic Construct of the Artist’s Persona: Kalemkaryan 
constructs a narrative framework that intertwines Pushman’s personal history, 
shaped since childhood, with the distinctive characteristics of his artistic output. This 
connection is explored by examining the ways in which the artist’s character 
influences and informs his works, with particular attention paid to the relationship 
between his life experiences and his creative endeavors. 

• Influence of Childhood and Cultural Landscape on Pushman’s Art: A central 
contribution of Kalemkaryan’s article is her emphasis on the formative influence of 
childhood memories, as well as the architectural and environmental context of 
Pushman’s homeland, on his still life paintings. Kalemkaryan specifically identifies 
the atmospheric quality of shadowy nights as a pivotal element in the artist’s affinity 
for tenebroso compositions. This observation, subsequently cited in various 
discourses on Pushman’s work, highlights the intrinsic link between the artist’s 
environment and his stylistic preferences. 

• Orientalism in Pushman’s Artistic Vocabulary: Kalemkaryan is among the 
scholars who assert that the Oriental qualities present in Pushman’s art are deeply 
rooted in his childhood experiences, familial background, and ethnic heritage. This 
interpretation connects the artist’s work to broader discourses on Orientalism within 
Western art history, offering a more nuanced understanding of his cultural 
positioning. 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



168    The interpretation of the Armenian-American artist Hovsep Pushman’s life and oeuvre...                        
                                 

• Art-Historical Contributions: Although Kalemkaryan’s article does not delve 
into an in-depth art-historical analysis of Pushman’s oeuvre, it provides crucial 
insights into two key compositional elements present in Pushman’s still lifes – the 
figurine of Buddha and the vase containing a withered rose. These objects, 
emblematic of both aesthetic and symbolic significance, merit further investigation 
within the context of the artist’s broader visual lexicon. 

In summation, Kalemkaryan’s article stands out for its rare insight into 
Pushman’s personal world, offering an invaluable window into the artist’s life as a 
devoted son, sibling, husband, and culturally engaged Armenian. Given the artist’s 
general reluctance to grant interviews, this article serves as an essential contribution 
to understanding the artist’s creative process, the sources of his inspiration, and the 
significance of his familial and cultural background within the framework of 
Armenian diasporic art. The Oriental influence evident in Pushman’s artistic oeuvre 
can be attributed to the profound impact of his childhood memories in Digranakerd 
and the Armenian quarter of Skyutari in Istanbul. These experiences have been 
extensively referenced in subsequent reviews and articles. Furthermore, the role of 
Mrs. Pushman as the artist’s muse is prominently featured, an aspect that invites 
further scholarly exploration into the depiction of his wife in his portraiture. 

 
Գրականություն 

1. Գալեմքեարեան Զարուհի Մ. Յովսէփ Փուշման, Անահիտ հանդես, թիվ 6 (մարտ-
ապրիլ 1930), էջ 57-63: 

2. Թերլեմեզյան Փանոս. Հովսեփ Պուշման. Հայաստանի Կոչնակ. Նյու Յորք, 19 
Ապրիլ, № 16, 1924: 

3. Չoպանեան Արշակ. «Դէմքեր». Ֆրանսիա, Փարիզ, Մասիս տպարան, 1929.  
4. Չուգասզյան Լևոն. «Հովսեփ Փուշման և գրողները», Հայրենիքի Ձայն, 

սեպտեմբեր 2, 1987: 
5. Չուգասզյան Լևոն. Նկարչության բանաստեղծը - Հովսեփ Փուշման, Սովետական 

գրականություն ամսագիր. Երևան, № 11, 1986, էջ 123-129: 
6. Anderson Antony. Hovsep Pushman: Appreciation, The International Studio, Vol. 61, 

no. 242, April, 1917. 
7. Brandes Georg. The Armenians (1917), In Human Rights and Oppressed Peoples: 

Collected Essays and Speeches, edited by William Banks, University of Wisconsin Press, 
2020, p. 296-306. 

8. Mayersen Deborah. A Settled Plan to Slowly Exterminate: The Hamidian Massacres, 
In On the Path to Genocide: Armenia and Rwanda Reexamined, 1st ed., Berghahn Books, 
2014, p. 40-60. 

9. Nash Suzanne. The French Review 49, no. 1, 1975, p. 131-132, http://www.jstor.or 
g/stable/389718 

10. Pushman’s Archive. The Museum of Literature and Art after Yeghishe Charents, 
Republic of Armenia. Zabel Yessayan’s Letter to Julia Pushman, April 25. Paris, 1931. 

11. Redfield Edward W. Highest-Priced Painter, Time, September 28, 1942, p. 42. 
12. Stuart Evelyn Marie. Dawn of a Colorist, Fine Art Journal, Vol. 34, February, 1916, 

p. 79-84. 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                         Ani Margaryan                                                 169 

13. Weigle Edith. Pushman’s 1941 Exhibit to Open Tuesday, Chicago Sunday Tribune, 
April 15, 1941. 

12. The Milwaukee Leader. Milwaukee, WI, November 1, 1915, https://www.loc.gov/i 
tem/sn83045293/1915-11-01/ed-1/. 

13. The Milwaukee Leader. Milwaukee, WI, November 8, 1919, https://www.loc.gov/item 
/sn83045293/1919-11-08/ed-1/. 
 
References 

1. Chobanian Arshag. Faces. Paris: Masis Publishing House, 1929 (In Armenian). 
2. Chookaszian Levon. Hovsep Pushman and Writers, Hayreniki Dzayn Periodical, 

September 2, 1987 (In Armenian). 
3. Chookaszian Levon. The Poet of Painting - Hovsep Pushman, Soviet Literature, no. 

11, 1986, p. 123-129 (In Armenian). 
4. Kalemkaryan Zaruhi. Hovsep Pushman, Anahit Periodical, no. 6, March-April 1930, 

p. 57-63 (In Armenian). 
5. Terlemezian Panos. Hovsep Pushman, The Gotchnag. New York, April 19, no. 16, 

1924, p. 499 (In Armenian). 
 

ԱՄԵՐԻԿԱՀԱՅ ՆԿԱՐԻՉ ՀՈՎՍԵՓ ՓՈՒՇՄԱՆԻ  
ԿՅԱՆՔՆ ՈՒ ՍՏԵՂԾԱԳՈՐԾՈՒԹՅՈՒՆԸ «ԱՆԱՀԻՏ» ՀԱՆԴԵՍՈՒՄ 

 
ԱՆԻ ՄԱՐԳԱՐՅԱՆ (Չինաստան, Նանկին)* 

 
Հղման համար. Մարգարյան, Անի: «Ամերիկահայ նկարիչ Հովսեփ Փուշմանի կյանքն ու ստեղծա-
գործությունը «Անահիտ» հանդեսում»: Արվեստագիտական հանդես, N 1 (2025): 157-171. DOI: 10.5 
4503/2579-2830-2025.1(13)-157 

 
Ուսումնասիրությունը նպատակ ունի վերլուծել Զարուհի Գալեմքյարյանի՝ 

20-րդ դարի սկզբի և կեսերի հայ գրական և բարեգործական շրջանակներում 
ականավոր դեմք հանդիսացող հեղինակի հոդվածը: Այս հոդվածը տպագրվել է 
«Անահիտ» հանդեսում, որը կարևոր դեր է խաղացել հայ գրական, մշակութա-
յին և բանասիրական շարժման մեջ և երեք տասնամյակից ավելի ժամանակա-
հատվածում երկու առանձին փուլերով հանդիսացել է հայ մշակույթի կարևոր 
գրական աղբյուր՝ միավորելով մշակութային կյանքի ամենանշանավոր դեմքե-
րին: Գալեմքյարյանի հոդվածն անգնահատելի պատկերացում է տալիս ամե-
րիկահայ նկարիչ Հովսեփ Փուշմանի կյանքի, բնավորության և գեղարվեստա-
կան ներդրման մասին, ում արվեստը գիտական շրջանակներում քիչ ուշադրու-
թյան է արժանացել: Փուշմանի ստեղծագործությունները բնութագրվում են 
առեղծվածային և բազմիմաստ կոմպոզիցիաներով, որոնք արտացոլում են նաև 

* Չինաստանի Սուչժոուի համալսարանի հետդոկտորանտ, պրոֆեսոր Լի Ցաո Դեի 
հետազոտական խումբ, PhD, animargaryan@suda.edu.cn, հոդվածը ներկայացնելու օրը՝ 
27.01.2025, գրախոսելու օրը՝ 10.03.2025, տպագրության ընդունելու օրը՝ 10.06.2025: 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 

https://www.loc.gov/item/sn83045293/1915-11-01/ed-1/
https://www.loc.gov/item/sn83045293/1915-11-01/ed-1/


170    The interpretation of the Armenian-American artist Hovsep Pushman’s life and oeuvre...                        
                                 
նրա մանկության տպավորություններն արևելյան մշակույթից և ընտանիքի գոր-
գագործական ավանդույթները: Որպես հայ նկարիչ, ով իր գեղարվեստական 
ուղին սկսել է Փարիզում, կատարելագործվել Ամերիկայում և ոգեշնչվել ասիա-
կան մշակույթներից` Փուշմանը դարձել է տարբեր մայրցամաքների և քաղա-
քակրթությունների միջև կամուրջ: Չնայած նկարչի բազմաթիվ գեղարվեստա-
կան նվաճումներին` Փուշմանի անձը, կապը հայ մտավորական շրջանակների և 
հայ սփյուռքի հետ գրեթե չի ուսումնասիրվել: Գալեմքյարյանի հոդվածը լրաց-
նում է այս բացը՝ լույս սփռելով այն մանկական հիշողությունների և նրբերանգ-
ների վրա, որոնք ձևավորել են նրա գեղարվեստական ոգին և արևելյան ճա-
շակը: Հոդվածում նաև ուսումնասիրվում է Փուշմանի և նրա կնոջ՝ Ջուլիայի 
միջև հոգևոր կապը, ով կարևոր դեր է խաղացել Փուշմանի կյանքում և կա-
րիերայում: Գալեմքյարյանի հոդվածը` գրված ռոմանտիկ ոճով, սակայն մշա-
կութային խոր նրբերանգներով, ընդգծում է Փուշմանի դերը սփյուռքահայ ար-
վեստի համատեքստում և ակնածանքով ներկայացնում նրա տաղանդը և նշա-
նակալի նվաճումները: 

Բանալի բառեր՝ «Անահիտ», Զարուհի Գալեմքյարյան, Արշակ Չոպանյան, 
Հովսեփ Փուշման, Ջուլիա Փուշման, նատյուրմորտ, հայկական սփյուռք: 

 
ЖИЗНЬ И ТВОРЧЕСТВО АМЕРИКАНСКОГО ХУДОЖНИКА АРМЯНСКОГО 

ПРОИСХОЖДЕНИЯ ОВСЕПА ПУШМАНА В ЖУРНАЛЕ «АНАИТ» 
 

АНИ МАРГАРЯН (Китай, Нанкин)* 
 

Для цитирования: Маргарян, Ани. “Жизнь и творчество американского художника армянского 
происхождения Овсепа Пушмана в журнале «Анаит»”. Искусствоведческий журнал, N 1 (2025): 157-
171. DOI: 10.54503 /2579-2830-2025.1(13)-157 
 

Исследование имеет целью проанализировать статью Заруи Галемкярян, 
известной в начале и середине 20-го века личности в армянских литературных и 
благотворительных кругах. Статья была опубликована в журнале «Анаит», 
игравшем большую роль в армянском литературном, культурном и филологи-
ческом движении и в течение более трех десятилетий, в два отдельных периода, 
являвшемся ценным литературным источником, объединяющим самых выдаю-
щихся представителей культурной жизни. Статья Галемкярян дает надлежащее 
представление о жизни, характере и художественном вкладе армяно-американ-
ского художника Овсепа Пушмана, чье искусство осталось недооцененным науч-
ными кругами. Произведения Пушмана характеризуются загадочными и много-
значительными композициями, отражающими, в числе прочего, его детские 

* PhD, кафедра искусств, постдокторант, Китай, исследовательская группа профес-
сора Ли Цао Дэ, animargaryan@suda.edu.cn, статья представлена 27.01.2025, рецензиро-
вана 10.04.2025, принята к публикации 10.06.2025.  

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                         Ani Margaryan                                                 171 

впечатления, полученные от восточной культуры, и семейные ковроткацкие тра-
диции. Как армянский художник, начавший свой художественный путь в Па-
риже, совершенствовавшийся в Америке и вдохновлявшийся азиатскими куль-
турами, Пушман стал мостом между континентами и цивилизациями. Несмотря 
на успехи Пушмана как художника, его связь с армянскими интеллигентскими 
кругами и армянской Диаспорой почти не изучалась. Статья Галемкярян вос-
полняет этот пробел, проливая свет на те детские воспоминания и нюансы, 
которые сформировали его художественный дух и восточный вкус. В статье 
затрагивается также духовная связь Пушмана с его женой Джулией, сыгравшей 
значительную роль в жизни и карьере супруга. Написанная в романтическом 
стиле, однако с глубокими культурными проникновениями, статья Галемкярян 
акцентирует роль Пушмана в контексте армянского и зарубежного армянского 
искусства и с должным почтением представляет его талант и выдающиеся 
заслуги. 

Ключевые слова: Анаит, Заруи Галемкярян, Аршак Чопанян, Овсеп 
Пушман, Джулия Пушман, натюрморт, армянская Диаспора. 

 

 

 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



 

ՀՏԴ: 7.03(479.25)+947.925   
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-172  

 
ՈՒՐԱՐՏԱԿԱՆ ԱՐՎԵՍՏԻ ԿԱՌՈՒՑՎԱԾՔԱՅԻՆ ԵՎ ԲՈՎԱՆԴԱԿԱՅԻՆ 

ԱՌԱՆՁՆԱՀԱՏԿՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԸ 
 

ԳԱՅԱՆԵ ՊՈՂՈՍՅԱՆ* 

 
Հղման համար. Պողոսյան, Գայանե: «Ուրարտական արվեստի կառուցվածքային և բովանդա-
կային առանձնահատկությունները», Արվեստագիտական հանդես, N 1 (2025): 172-182. DOI: 10. 
54503/2579-2830-2025.1(13)-172 
 

Հոդվածը նվիրված է ուրարտական արվեստի կառուցվածքային և բովանդակային 
առանձնահատկությունների վերլուծությանը: Թեման արդիական է, քանի որ ուրարտա-
կան կերպարվեստի վերաբերյալ արվեստաբանական ուսումնասիրությունները դեռևս 
սակավ են կամ թերի, և կարիք կա մասնագիտական խորազննին հետազոտության: 
Ուրարտական արվեստի գեղագիտությունն ու գեղարվեստական հորինվածքների պատ-
կերագրությունն անհրաժեշտ է առավել խոր վերլուծության ենթարկել արվեստագիտու-
թյանը հատուկ մեթոդաբանությամբ: Գեղագիտական խնդիրների մշակումները, դրանց 
գաղափարական հարցերը, հավանական խորհրդաբանությունը անհրաժեշտ է դիտար-
կել արվեստաբանական տեսակետից և պահպանելով հնագիտական հուշարձաններին 
առնչվող գիտական մոտեցումները՝ կատարել կերպարվեստի տարբեր տեսակների 
պատկերագրության տեսաբանական վերլուծություն: Սույն ուսումնասիրությունը միտված 
է ուրարտական կերպարվեստում ձևերի և բովանդակության հարաբերությունների, 
գեղարվեստական հորինվածքների կառուցվածքային առանձնահատկությունների, տար-
բեր արվեստի գործերում դրանց դրսևորման, դրանց գեղագիտական և խորհրդաբա-
նական արժեքի տեսական հակիրճ և ընդհանրական քննությանը: Ուսումնասիրության 
արդյունքում փորձ է կատարվել ներկայացնել պատկերաձևերում առկա հնագույն աշ-
խարհընկալումների գեղագիտական դրսևորումները, որոնք ձևավորվել են ժամանակա-
շրջանի կրոնական հավատալիքներին համապատասխան՝ արվեստի ձևերում ներդնելով 
նախաուրարտական և համաժամանակյա մշակույթների որոշակի առանձնահատկու-
թյուններ։ Հետազոտությունը ցույց է տալիս, որ պատկերամոտիվներում արտացոլված է 
ուրարտական հասարակության հոգևոր գիտակցությունը, իսկ գեղագիտական սկզբունք-
ները բխում են ժամանակաշրջանում տարածում գտած հոգևոր և աշխարհիկ պատ-
կերացումներից: Ծիսապաշտամունքային թեմաների վերարտադրման համար նախընտ-
րելի կանոնիկ և հաստատուն պատկերագրական համակարգում տեղ են գտել ընդունելի 
հոգևոր-երևակայական ընկալումները՝ ժամանակի ընթացքում ենթարկվելով որոշակի 
գաղափարային և ոճական փոփոխությունների։ 

Բանալի բառեր՝ Ուրարտու (Վանի թագավորություն, մ.թ.ա. 9-6 դդ.), կերպար-
վեստ, պատկերագրություն, գեղարվեստական հորինվածք, գեղագիտություն, ուրարտա-
կան արվեստ, կառուցվածքային և բովանդակային առանձնահատկություններ: 

 
Ներածություն 
Ուրարտագիտության բնագավառում դեռևս սակավ են պատկերագրական 

խնդիրներին առնչվող ուսումնասիրությունները, քանզի հայտնի աշխատություն-

* ՀՀ ԳԱԱ արվեստի ինստիտուտի կերպարվեստի բաժնի գիտաշխատող, արվեստա-
գիտության թեկնածու, gayanepoghosyan8787@gmail.com, հոդվածը ներկայացնելու օրը՝ 
19.02.2025, գրախոսելու օրը՝ 15.05.2025, տպագրության ընդունելու օրը՝ 10.06.2025: 

 

                                                 



  Ուրարտական արվեստի կառուցվածքային և բովանդակային առանձնահատկությունները  173 

ներում ներկայացված է հիմնականում փաստագրություն և արտաքին հատկա-
նիշների վերլուծություն: Քանի որ ուրարտագիտության բնագավառում արվես-
տի հուշարձանների տիպաբանական հատկանիշներն իրենց նկարագրողական 
բնույթով արդեն բազմիցս ներկայացված են տարբեր մասնագետների գիտա-
կան աշխատանքներում, ուստի սույն հետազոտության շրջանակում անդրա-
դարձ է կատարվում միայն պատկերագրական և հորինվածքային խնդիրներին:  

 
Հիմնական նյութի շարադրանք 
Ձևի և բովանդակության հարաբերությունը գեղագիտության առաջնային 

խնդիրներից մեկն է: Ուրարտական արվեստի նմուշներում և արվեստի տարբեր 
տեսակներում ակնհայտ են որոշ օրինաչափություններ, որոնք էլ գեղարվեստա-
կան ստեղծագործության կառուցվածքի որոշարկիչ են հանդիսանում և մեծ նշա-
նակություն ունեն դրանց ընկալման համար: Այդ արվեստի գործերը ստեղծվել 
են ժամանակաշրջանի հոգևոր պատկերացումների և գաղափարախոսության 
հիմքով: Ինչպես հինարևելյան այլ մշակույթներում, Վանի թագավորությունում 
ևս արվեստի բովանդակությունը բխում է հոգևոր պատկերացումներից և շար-
ժառիթներից: Այս առումով պատկերակերտումը ստացվում է ոչ թե իրական 
ձևերից, այլ դրանց հանդեպ ունեցած պատկերացումներից, որոնցում թերևս 
կարևորվում է զգայական ոգին, որն ընտրում է իրեն հարմար արտահայտչալե-
զու [4, էջ 12-13]: Հիմնվելով օբյեկտիվ իդեալիզմի տեսության վրա, կարելի է 
ուրարտական կերպարվեստի բովանդակային հիմքերում ևս նկատել տվյալ ժա-
մանակներին բնորոշ աշխարհընկալումների, հոգևորի և որոշակի «աբսոլյուտ» 
գաղափարի առկայություն: Նոր ժամանակների տեսաբանության մեջ մատե-
րիալիստական տեսակետների համաձայն արվեստի բովանդակությունը բխում 
է ոչ թե աստվածային գաղափարներից, այլ իրականությունից, հարաբերություն-
ներից և հասարակական կյանքի զարգացման միտումներից [3, էջ 9]: Նմանակ-
ման տեսության այսպես ասած պլատոնյան «միմեզիսի» գաղափարը եթե տե-
ղավորենք ուրարտական հնագույն արվեստի շրջանակներում, կարելի է դարձ-
յալ նկատել, որ արվեստում, թեկուզ և հիմնականում խորհրդանշական, առկա է 
կյանքի, շրջապատող աշխարհի, միգուցե նաև բնության նմանակում, ուղղակի 
պատկերի սխեմատիկ փոխակերպմամբ (թեև որմնանկարչության մեջ առկա են 
նաև բավական իրապաշտական սկզբունքներով կատարված որոշ աշխարհիկ 
թեմաներ): Միգուցե ուրարտական արվեստի դեպքում ևս կարելի է կիրառել 
ֆորմալ արվեստաբանական տեսության որոշ դրույթներ, իհարկե ոչ այնպես, 
ինչպես դասական ֆորմալ արվեստաբանության մեջ է։ Ուրարտական ժամա-
նակների արվեստի ձևերը ձևակերտվում են՝ բխելով գաղափարից, կարևորելով 
պատկերի ձևի շրջանակում ամփոփված գաղափար և խորհրդաբանություն, 
որն էլ ապահովում է հորինվածքների հիմնական բովանդակությունը: Բովան-
դակության մեջ պատկերը դիտարկվում է ոչ միայն որպես ձև և կառուցվածքա-
յին տարր, այլև բովանդակային գաղափարի «հաղորդիչ»: Ուրարտացի վար-
պետներն իրականության, բնության, շրջապատող աշխարհի և մարդկային 
պատկերացումների պատկերայնացման համար ընտրել են ժամանակի ոգուն և 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



174                                                                              Գայանե Պողոսյան    
                                 
կարողություններին համապատասխան պատկերաձևեր: Արդյունքում ձևը դար-
ձել է բովանդակության կամ գաղափարի արտացոլում երկչափ կամ եռաչափ 
հարթույթում: Այստեղ նաև հատկանշական է, որ կերպարվեստի գործերում բո-
վանդակությունը դա այն իրականությունն է, որն անցնում է պատկերը ստեղծո-
ղի պրիզմայի միջով: Ուրարտական դեկորատիվ-կիրառական արվեստի շատ 
նմուշներ տարբերակելի են նաև իրենց կիրառական գործառույթին համապա-
տասխանեցված գաղափարային պատկերագրությամբ, ինչպես, օրինակ, հա-
վատքին սերտորեն առնչվող կախազարդերի կամ նվիրատվական սաղավարտ-
ների հարդարանքում՝ ծիսապաշտամունքային սյուժեների յուրօրինակ մեկնու-
թյամբ (նկ. 1, 2): Հետևաբար այստեղ ևս կիրառելի է բովանդակության և ձևի 
հարաբերության տեսությունը: Ուրարտական արվեստում գեղարվեստական 
տիպերի ձևավորումը բխում է իրական նախատիպերից, որոնք այս կամ այն 
կերպ ենթարկվում են գաղափարական կամ խորհրդաբանական փոխակերպ-
ման: Հորինվածքներում կանոնիկ պատկերաձևերը կազմում են յուրօրինակ ար-
տահայտչականությամբ գեղարվեստական լեզու: Հաճախ սյուժեն կամ որոշակի 
գործողություններ գաղափարի կրիչ են հանդիսանում, որոնցում արտացոլված է 
այդ ժամանակաշրջանի հասարակության հոգևոր գիտակցությունը: Նույնը կա-
րելի է ասել ճարտարապետական հորինվածքների առումով, քանի որ այդ ժա-
մանակաշրջանի կառույցների գեղագիտությունը, լինի հոգևոր, թե աշխարհիկ, 
ևս ստեղծվել է ժամանակաշրջանի կյանքին ու պատկերացումներին համապա-
տասխան: Հաշվի պետք է առնել նաև այն կարևոր հանգամանքը, որ ուրարտա-
կան կերպարվեստում հանդիպում են պատկերներ, որոնք ստեղծվել են ոչ թե 
որոշակի երևույթների, առարկայական աշխարհի և իրականության նմանակու-
մից, այլ որոշակի գաղափարի կամ հոգևոր զգայականության պատկերայնա-
ցում են: Սակայն ամեն դեպքում, անկախ թե ինչ է պատկերված, դրանց համար 
կիրառելի են պատկերագրական կանոնիկ օրինաչափություններ: Հատկանշա-
կան է նաև այն, որ հինարևելյան արվեստում պետք է բացառել հորինվածքների 
ստեղծման գործում հեղինակի սուբյեկտային մոտեցումները, քանի որ մեզ 
հայտնի նմուշներում կիրառված է այսպես ասած օբյեկտիվ իրականության 
պայմանական ձևաստեղծում՝ պատկերագրական որոշակի համակարգի ներ-
դրմամբ: Կարելի է նաև դիտարկել այն, որ հորինվածքներում կան ակտիվ 
պատկերագրական տարրեր, որոնք իրենց վրա են կրում գաղափարային ծան-
րությունը, և լրացյալ տարրեր, որոնք ամբողջության մեջ դիտողին տալիս են հո-
րինվածքն «ընթերցելու» նշանակությունը՝ ըստ իր կիրառելի նշանակության: 
Փաստորեն կարելի է ասել, որ ուրարտական արվեստում հորինվածքների բո-
վանդակությունն ապահովում են հիմնական գաղափարից բխող պատկերաձևերը: 
Պատկերներն, անկախ ժամանակի կարողություններից, պայմանական են, և 
առաջնային է դրանց խորհրդաբանական նշանակությունը, այլ ոչ թե իրակա-
նության ճշգրիտ մարմնավորումը: Այս պայմանական պատկերագրական հա-
մակարգը թերևս մոտենում է միջնադարյան քրիստոնեական պատկերաստեղծ-
ման բնույթին, որտեղ կարևորվում է պատկերի ներքին, հոգևոր նշանակությունը: 
Այդ պատկերաստեղծումն իր գեղարվեստական արտահայտչականությունը 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



  Ուրարտական արվեստի կառուցվածքային և բովանդակային առանձնահատկությունները  175 

ձեռք է բերում ձևի, գույնի ամբողջականության մեջ, որտեղ յուրաքանչյուր դե-
տալ և գույն ունի իր խորհրդաբանությունը: Հիմնվելով ուրարտական արվեստի 
նմուշների պատկերագրության վրա, կարելի է ասել, որ դրանք դիտողների վրա 
ունեցել են այնպիսի զգայական ազդեցություն, ինչպես հետագայում քրիստո-
նեական սրբապատկերները հավատացյալների համար: 

Ինչ վերաբերում է կառուցվածքային առանձնահատկություններին, ապա 
հատկանշական է այն, որ հորինվածքներում նկատելի են տարածական-երկրա-
չափական օրինաչափություններ, որոնցում ամփոփված տիրույթը ևս ենթարկ-
վում է կառուցվածքային տրամաբանությանը: Հորինվածքների գերակշիռ մա-
սում մեծ կարևորություն է տրված պատկերագրական տարրերի կառուցվածքա-
յին ներքին խորհրդաբանությանը, համաչափությանն ու ռիթմին, որոնք թեև 
ունեն դեկորատիվ գեղագիտական արտահայտչականություն, սակայն առաջ-
նահերթ ենթարկվում են հիմնական գեղագիտական կանոններին: Թեմատիկ 
մոտիվներում արտացոլված են իրականության արտացոլման պայմանական 
սխեմատիկ ոճավորումները: Արվեստի տարբեր ձևերում պատկերների ձևակեր-
տումը ներկայացված է տվյալ բնագավառին, նյութին և առարկային բնորոշ 
առանձնահատկություններով: Հորինվածքներն ունեն դիտողի կողմից «ընթերց-
վելու» սկիզբ և վերջ, չի բացառվում նաև, որ հաճախ ամբողջական հորինված-
քը հասկացվում է որպես մի գաղափար (ինչպես օրինակ կարելի է դիտարկել 
որմնանկարչական ռեգիստրային հորինվածքները [10, էջ 168-173]): Ինչպես 
նշում է Է. Պանոֆսկին, պատկերագրական վերլուծությունը, որը գործ ունի կեր-
պարի, սյուժեի և այլաբանության հետ, ենթադրում է ավելին, քան պրակտիկ 
փորձառությունը, դա ծանոթություն է գրական ստեղծագործությունների և բա-
նավոր ավանդույթի, հասկացությունների և թեմաների հետ [9, էջ 37]։ Ուրար-
տական արվեստի գործերն ընկալելու համար բավական չէ միայն տեսողական 
ընկալումն ու էմպիրիկ փորձառությունը: Կարևոր է այդ մշակույթին և ժամանա-
կաշրջանին հատուկ կրոնական ավանդույթների, ինչպես նաև պատկերներին 
տրվող նշանակության իմացությունը։ Այսինքն՝ պետք է հաշվի առնել, որ տեսո-
ղաբար ընկալվող միևնույն պատկերները տարբեր իրականության մեջ ապրող 
մարդկանց համար կարող են ունենալ տարբեր նշանակություն։ Պատկերի 
առաջնային կամ ձևաբանական ընկալումը դեռ բավական չէ դրա իմաստը 
հասկանալու համար։ Ուրարտական բազմաթիվ հուշարձանների պատկերա-
գրությունը հանդիսանում է Վանի թագավորության հասարակական ու կրոնա-
կան կյանքի տարբեր դրվագների վերաբերյալ տեղեկության կարևոր աղբյուր: 
Ուրարտական թե´ կոթողային և թե´ հաստոցային, ինչպես նաև դեկորատիվ-
կիրառական արվեստում առավելապես ներկայացված են ժամանակաշրջանի 
կրոնական ավանդույթներին համապատասխան ծիսական բնույթի սյուժեներ: 
Ուստի պատկերամոտիվների ուսումնասիրությունը մեծ կարևորություն ունի ոչ 
միայն կերպարվեստում պատկերագրական հատկանիշների դուրս բերման, այ-
լև հնագույն մարդկային պատկերացումների, հավատալիքների ու ծիսական 
արարողությունների բացահայտման գործում: Գեղարվեստական հորինվածքնե-
րի վերլուծության գործում հատկանշական են բովանդակային և ոճական տար-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



176                                                                              Գայանե Պողոսյան    
                                 
բերությունները: Անհրաժեշտ է նախ հասկանալ հորինվածքներում ներկայաց-
ված պատկերների իրական գործառույթը, դերն ու նշանակությունը ուրարտա-
կան հոգևոր մշակույթի համատեքստում, այնուհետև դրանց պատկերատիպա-
յին առանձնահատկությունները: Պատկերագրության հարցում կարևորվում է 
նաև գեղարվեստական մոտիվների հավանական ճշգրիտ նկարագրությունն ու 
վերլուծությունը: Հատկանշական է, որ ներկայացված պայմանական պատկեր-
ները սերտորեն առնչվել են ուրարտական կրոնական ավանդույթի հետ: Նախ 
հարկավոր է պատկերացում կազմել պատկերի խորհրդաբանական հիմքում 
թաքնված դիցաբանական կամ կրոնական գաղափարաբանության վերաբեր-
յալ: Սյուժեների մեկնության գործում որոշակի դժվարություն է առաջացնում 
ուրարտական ծիսակատարությունների վերաբերյալ գրավոր աղբյուրների բա-
ցակայությունը: Անհրաժեշտություն կա նաև պարզաբանելու հորինվածքների 
ձևաբանական կառուցվածքի հիմնական տարր հանդիսացող պատկերատիպե-
րի և մոտիվների ստեղծման շարժառիթը: Կարելի է ենթադրել, որ դրանք 
ստեղծվել են նախատիպերի ավանդական կրկնօրինակման արդյունքում, 
հետզհետե ենթարկվելով ձևափոխման՝ ըստ իշխող գաղափարախոսության: 
Միևնույն թեմաներն արվեստի տարբեր նմուշներում հաճախ ներկայանում են 
պատկերագրական և ոճական կտրուկ տարբերակիչ հատկանիշներով: Դժվար 
է մեկնաբանել, թե դա պայմանավորված է եղել տարբեր գեղարվեստական 
«դպրոցների» պատկանելությամբ, թե խնդիրը թաքնված է վարպետների անձ-
նական աշխարհայացքային և ոճական ավանդույթներում: Չեն բացառվում նաև 
նախաուրարտական ակունքները, միջմշակութային փոխառնչություններն ու 
ազդեցությունները: Պատկերադաշտերի կառուցումները առավելապես ներկա-
յացված են տվյալ առարկայի մակերեսին համապատասխանեցված՝ հորիզոնա-
կան տարածականության սկզբունքով: Թեմատիկ նմանության հետ մեկտեղ 
ուրարտական արվեստի գործերը տարբերակելի են նաև իրենց կատարման 
ոճական հատկանիշներով: Արվեստի բոլոր ձևերին միավորում է կատարման 
պարզ գրաֆիկական ոճը: Հորինվածքներում պատկերադաշտերի և մոտիվների 
ընդգծման կամ առանձնացման համար սովորաբար կիրառված են դեկորատիվ 
եզրագծեր, բաժանարարներ, զարդանախշումներ: Հորինվածքային հիմնական 
տարրեր են հանդիսանում գլխավոր խորհրդաբանական արժեք ունեցող տար-
րերը: Պատկերները սովորաբար տրված են ավանդական կիսադեմ սկզբուն-
քով, նկատելի է տարածականության ստեղծման միտում: Հին Արևելքում ըն-
դունված կիսադեմ (պրոֆիլային) դիրքով կերպարի կամ տեսարանի օբյեկտիվ 
պատկերումը ցուցադրում էր անցյալ իրադարձությունների անմահացած կեր-
պարը [13, էջ 172-180]: Այստեղ տեղին է մեջբերել Ֆ. Տեր-Մարտիրոսովի այն 
կարծիքը, որ թե՛ դիմահայաց և թե՛ կիսադեմ պատկերման ավանդույթը պայ-
մանավորված է եղել կարևոր կերպարները և իրադարձությունները առավելա-
պես ընդգծելու նկարչական սկզբունքով [12, էջ 129]: Սյուժետային հորինվածք-
ներին թվացյալ տեսողական շարժունություն են հաղորդում պատկերաձևերի 
ուրվագծերը և ռիթմիկ կառուցումները: Ուրարտական պատկերագրությունը կա-
ռուցվում է առարկաներին հաղորդված պայմանական դիրքերով՝ ելնելով ըստ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



  Ուրարտական արվեստի կառուցվածքային և բովանդակային առանձնահատկությունները  177 

երևույթին թեմայի կանոնիկ ավանդույթից: Այսպիսի գեղարվեստական հնարք-
ներ կիրառում էին նաև հին եգիպտացիները տարածական հորինվածքներում 
[11, էջ 18-20]: Հնագույն հուշարձաններ ուսումնասիրելիս անհրաժեշտ է դիտար-
կել նաև այն փաստը, որ կերպարվեստում ներկայացվող պատկերաձևերը հա-
ճախ ուղղված են ոչ միայն դիտողին, այլև պատկերն այսպես ասած «ընթերցո-
ղին»՝ հանդիսանալով պատկեր-գիր և կատարելով նշանային գործառույթ [6, 
էջ 24]: 

Դեկորատիվ-կիրառական արվեստի նմուշներում ըստ երևույթին պատկե-
րագրությունը համապատասխանեցվում էր տվյալ իրի կիրառական նշանակու-
թյանը, որը ծառայում էր նաև դրա խորհրդաբանական ընկալմանը: Հորին-
վածքներում կարևորվում է հատկապես պատկերների երկրորդական կամ պայ-
մանական նշանակությունը՝ հիմնված տվյալ մշակույթին բնորոշ կրոնա-փիլիսո-
փայական գաղափարախոսության վրա։ Չի բացառվում, որ Վանի թագավորու-
թյունում պետք է լիներ ընդունված կրոնական գաղափարախոսությանը համա-
պատասխան օրինակարգ, գրական հիմք (գրավոր սրբազան տեքստեր), ըստ 
որի հաստատվել է կերպարվեստում հոգևոր թեմաների կանոնիկ պատկերա-
գրությունը: Ակնհայտ է, որ մեզ հայտնի պատկերագրական հուշարձաններում 
ներկայացված են որոշակի պատմական և հոգևոր պատկերացումների պայ-
մաններում ձևավորված թեմաներ և հասկացություններ, որոնք արտահայտվել 
են պատկերաձևերում: Եվ թերևս պատկերաձևերի հիմքում արտացոլված է ժա-
մանակի մարդկային գիտակցության կարողությունը «vis cognoscitiva» [7, էջ 84], 
որը թույլ է տալիս աստվածային շնորհի, ոգու միջոցով (ուրարտականի դեպքում 
իրենց կրոնական փորձառության միջոցով) և հոգևորի գիտակցումով ընկալել 
ձևերը: Այս առիթով իզուր չէ մեջբերել Մ. Դվորժակի այն խոսքերը, որ «արվես-
տը դա սուբյեկտիվ կրոնական ապրումների անմիջական օրգանն է» [8, էջ 9]: 
Ուրարտական արվեստի առանձին նմուշներում արտացոլված են ընդհանուր 
գեղարվեստական մտածողության հատկանիշներ, որոնք կրոնի համատեքս-
տում դիտարկվում են մեկ ամբողջության մեջ՝ փոփոխելով միայն պատկերա-
ձևերի կիրառելիությունը: Այս պատկերագրությունը կարծես ներկայացնում է 
աշխարհի հոգևոր իդեալականցված մոդելը պարզ ձևերով, հարմարեցված կրո-
նական հավատալիքներին: Կարելի է այստեղ կիրառել Է. Գոմբրիխի միտքն առ 
այն, որ բնական աշխարհի ձևերից անկախությունը հնարավորություն է տվել 
վարպետներին արտացոլել գերբնական աշխարհի գաղափարը [5, էջ 183]: 
Ուրարտական արվեստի տարբեր նմուշներում արտահայտված ոճական տար-
բերությունները պայմանավորված են վերնախավային և ժողովրդական արվես-
տի առկայությամբ [2], որոնցում միևնույն պատկերագրական մոդելն է դիտարկ-
վում՝ կատարման տարբերությամբ: Ավանդական ժողովրդական ուղղությունը Վա-
նի թագավորությունում ըստ երևույթին ժառանգորդաբար շարունակում է նա-
խաուրարտական մշակույթի գեղարվեստական ազդեցությունը, որն առավել 
ընդգծված է պաշտամունքային մետաղագործության մեջ՝ արտացոլելով հասա-
րակ ժողովրդի հոգևոր ու գեղարվեստական պահանջները (նկ. 3, 4):  

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



178                                                                              Գայանե Պողոսյան    
                                 

 
 
 

 
 

Նկ. 1. Ոսկե մեդալիոն, Թոփրակ-կալե,  
մ.թ.ա. 8-7-րդ դդ. 

 
 
 
 
 

 
 
 

Նկ. 2. Սարդուրի արքայի արձանագրությամբ բրոնզյա 
սաղավարտ, Կարմիր-բլուր 

 
 
 

 
 

 
 
 

Նկ. 3. Բրոնզյա թիթեղ 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 

Նկ. 4. Բրոնզյա թիթեղ 
 
 

 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



  Ուրարտական արվեստի կառուցվածքային և բովանդակային առանձնահատկությունները  179 

Չի կարելի նաև մոռանալ, որ պատկերաձևերում առկա է այսպես ասած 
տարածաշրջանային մտավոր և աշխարհընկալումային ժառանգորդականու-
թյուն: Հստակ կարելի է ձևակերպել, որ ուրարտական արվեստն ունեցել է իր 
հաստատուն գեղարվեստական լեզուն, որը ձևավորվել է ժամանակաշրջանի 
ոգուն համապատասխան՝ իր արվեստի ձևաբանության մեջ ներդնելով, իհար-
կե, նախաուրարտական և համաժամանակյան մշակույթների որոշակի առանձ-
նահատկություններ: 

 
Եզրակացություն 
Այսպիսով կարելի է արձանագրել, որ ուրարտական կերպարվեստի նմուշ-

ներն ունեն իրենց ներքին նշանակությունը, և դրանց պատկերագրական վերլու-
ծությունն ունի արվեստաբանական խոր ուսումնասիրությունների և հիմնավո-
րումների կարիք: Որպես վերջաբան կարելի է ավելացնել, որ գեղարվեստական 
մշակույթի ամեն մի նախագուշակություն հնարավոր է միայն այն ժամանակ, 
երբ մշակված է դրա տեսությունը, և երբ այդ տեսությունը ավել կամ պակաս չա-
փով ստույգ է հաստագրում արվեստի կեցության օրենքները [1, էջ 428]: 
 
Գրականություն 

1. Բորև Յ. Գեղագիտություն (թարգ. ռուսերեն երրորդ հրատարակությունից). 
Երևան, «Հայաստան», 1982: 

2. Հմայակյան Ս. Կերպարվեստը Վանի թագավորությունում, Երևանի գեղարվես-
տի պետական ակադեմիա, Տարեգիրք գիտական աշխատությունների ժողովածու. 
Երևան, 2011, էջ 2-23: 

3. Ванслов В. Содержание и форма в искусстве. Москва, Государственное изда-
тельство «Искусство», 1956. 

4. Гегель. Сочинения, том XIV. Москва, Академия наук СССР, Институт фило-
софии, 1958. 

5. Гомбрих Э. История искусства. Москва, «Искусство-XXI век», 2021. 
6. Даниэль С. Искусство видеть: о творческих способностях восприятия, о языке 

линий и красок и о воспитании зрителя. Ленинград, «Искусство», 1990. 
7. Дворжак М. История искусства как история духа (Перевод с немецкого 

А.А. Сидорова, В.С. Сидоровой и А.К. Лепорка под общей редакцией А.К. Лепорка). 
Санкт-Петербург, Гуманитарное агенство «Академический проект», 2001. 

8.  Дворжак М. Очерки по искусству средневековья (Общая ред. и вступ. статья 
И. Маца). Ленинград, 1934. 

9. Панофский Э. Этюды по иконологии: гуманистические темы в искусстве Воз-
рождения. Санкт-Петербург, «Азбука-классика», 2009. 

10. Погосян Г. Композиционные схемы настенных росписей Эребуни (по сохранен-
ным фрагментам), Сохранение культурного наследия. Изобразительные искусства: Иссле-
дования и реставрация, Материалы V международной научно-практической конферен-
ции. Санкт-Петербург, Санкт-Петербургская академия художеств имени Ильи Репина, 
2024, с. 168-173. 

11. Раушенбах Б. Пространственные построения в живописи: Очерк основных 
методов. Москва, «Наука», 1980. 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



180                                                                              Գայանե Պողոսյան    
                                 

12. Тер-Мартиросов Ф. Фронтальное и профильное изображение в искусстве древ-
ности, Երևանի գեղարվեստի պետական ակադեմիա, Տարեգիրք գիտական աշխատու-
թյունների ժողովածու. Երևան, 2006, с. 129-139: 

13. Шлюмберже Д. Эллинизированный Восток: греческое искусство и его наслед-
ники в несредиземноморской Азии (Пер. с фр. Н.П. Алампиевой). Москва, «Искусство», 
1985. 

 
References 

1. Borev Y. Aesthetics (Translated from the Third Edition in Russian). Yerevan, 
“Hayastan”, 1982 (In Armenian). 

2. Hmayakyan S. Fine Arts in the Kingdom of Van, Yerevan State Academy of Fine Arts, 
Yearbook, Collection of Scientific Works. Yerevan, 2011, p. 2-23 (In Armenian). 

3. Vanslov V. Content and Form in Art. Moscow, State Publishing House “Art”, 1956 
(In Russian). 

4. Hegel F. The Collected Works, Vol. XIV. Moscow, USSR Academy of Sciences, 
Institute of Philosophy, 1958 (In Russian). 

5. Gombrich E. History of Art. Moscow, “Art-XXI century”, 2021 (In Russian). 
6. Daniel S. The Art of Seeing: On the Creative Abilities of Perception, on the 

Language of Lines and Colors, and on the Education of the Viewer. Leningrad, ”Iskusstvo”, 
1990 (In Russian). 

7. Dvořák M. The History of Art as the History of the Spirit (translated from German by 
A.A. Sidorova and A.K. Lepork). St. Petersburg, Humanitarian Agency Academic Project, 
2001 (In Russian). 

8. Dvořák M. Essays on Medieval Art (General Editor and Introduction by I. Matz). 
Leningrad, 1934 (In Russian). 

9. Panofski E. Studies in Iconology: Humanistic Themes in Renaissance Art. St. Peter-
sburg, “Azbuka-Classics”, 2009 (In Russian). 

10. Poghosyan G. Composition Schemes of Erebuni Wall Paintings (Based on Preserved 
Fragments), Preservation of Cultural Heritage: Visual Arts. Research and Conservation, 
Materials of the V International Scientific Conference. St Petersburg, 2024, p. 168-173 (In 
Russian). 

11. Rauschenbach B. Spatial Constructions in Painting: An Outline of the Main Methods. 
Moscow, “Nauka”, 1980 (In Russian). 

12. Ter- Martirosov F. Frontal and Profile Images in the Art of Antiquity, Yerevan State 
Academy of Fine Arts, Yearbook, Collection of Scientific Works. Yerevan, 2006, p. 129-139 
(In Russian). 

13. Schlumberger D. Hellenized East: Greek Art and its Heirs in Non-Mediterranean 
Asia (Translated from French by N.P. Alampieva). Moscow, “Art”, 1985 (In Russian). 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



  Ուրարտական արվեստի կառուցվածքային և բովանդակային առանձնահատկությունները  181 

СТРУКТУРНЫЕ И СОДЕРЖАТЕЛЬНЫЕ ОСОБЕННОСТИ  
УРАРТСКОГО ИСКУССТВА 

 
ГАЯНЕ ПОГОСЯН* 

 
Для цитирования: Гаяне, Погосян. “Структурные и содержательные особенности урартского ис-
кусства”. Искусствоведческий журнал, N 1 (2025): 172-182. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-172 
 

Статья посвящена анализу структурных и содержательных особенностей 
урартского искусства. Тема актуальна, поскольку исследования урартского ис-
кусства еще не завершены и есть необходимость специализированных ис-
кусствоведческих исследований. Анализ эстетики и иконографии урартского ис-
кусства требует более тщательного изучения с использованием искусствоведчес-
ких методов. Необходимо рассмотреть развитие эстетических и идеологических 
проблем с искусствоведческой точки зрения и, сохраняя научные подходы, 
связанные с археологическими памятниками, провести теоретический анализ 
иконографии и символики разных видов изобразительного искусства. Целью 
данного исследования является краткое теоретическое рассмотрение взаимо-
связи между иконографическими элементами и их эстетической, символической 
ценностью в изобразительном искусстве Урарту. В результате изучения пред-
принята попытка представить в иконографических формах отражение верова-
ний древней культуры и выделить художественный язык урартского искусства, 
формировавшийся в соответствии с воображением того времени. Исследование 
показывает, что религиозное сознание урартского общества отражено в иконо-
графии, а эстетические принципы вытекают из наиболее распространенных 
духовных идей. Приемлемые духовные представления нашли место в канони-
ческой иконографической системе, претерпевающей с течением времени 
определенные идейные и стилистические изменения. 

 Ключевые слова: Урарту (Ванское царство, 9-6 до н.э.), изобразительное 
искусство, иконография, композиция, эстетика, урартское искусство, структур-
ные и содержательные особенности. 
 

* Научный сотрудник отдела изобразительного искусства Института искусств НАН РА, 
кандидат искусствоведения, gayanepoghosyan8787@gmail.com, статья представлена 
19.02.2025, рецензирована 15.05.2025, принята к публикации 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



182                                                                              Գայանե Պողոսյան    
                                 

STRUCTURAL AND CONTENT FEATURES OF THE URARTIAN ART 
 

GAYANE POGHSOYAN* 

 
For citation: Poghsoyan, Gayane. “Structural and content features of the Urartian art”, Journal of Art 
Studies, N 1 (2025): 172-182. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-172 
 

The article is devoted to the analysis of structural features of Urartian art. The 
subject is relevant, because the studies on Urartian art are still incomplete, thereby 
necessitating specialized research by art historians. The analysis of Urartian art 
aesthetics and iconography requires a more thorough examination using a metho-
dology that is specifically used in the art studies. It is necessary to consider the 
development of aesthetic and ideological problems from an art historian’s viewpoint 
and, while maintaining scientific approaches related to archaeological monuments, 
to make a theoretical analysis of the iconography and symbolism of different types of 
fine art. This study is intended to be a brief theoretical examination of the 
relationship between iconographical elements and their aesthetical and symbolic 
value in Urartian fine art. As a result of the study, an attempt was made to represent 
the reflection of the beliefs of ancient culture in the iconographical forms, and to 
highlight the artistic language of Urartian art, which was formed in accordance with 
the imaginations of the time. The research shows that the religious consciousness of 
the Urartian society is reflected in the iconography, and the aesthetic principles 
derive from the most widespread spiritual ideas. The acceptable spiritual imaginary 
perceptions have found a place in the canonical iconographical system, undergoing 
certain ideological and stylistic changes over time. 

Key words: Urartu (Kingdom of Van, 9-6 B.C.), fine arts, iconography, 
composition, aesthetic, Urartian art, structural and content features. 

 
 

* Researcher at the Department of Fine Arts of NAS RA Institute of Arts, Doctor of Arts, 
gayanepoghosyan8787@gmail.com. The article was submitted on 19.02.2025, reviewed on 
15.05.2025, accepted for publication on 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



 

ՀՏԴ: 929:75(479.25)Միրզոյան   
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-183 

 
ԴԱՍԱԿԱՆԻ ԵՎ ՄՈԴԵՌՆԻ ՄԻՋԵՎ. ՓԱՐԱՎՈՆ ՄԻՐԶՈՅԱՆԻ ԱՐՎԵՍՏԸ 

 
ՀՌԻՓՍԻՄԵ ՎԱՐԴԱՆՅԱՆ* 

 
Հղման համար. Վարդանյան, Հռիփսիմե: «Դասականի և մոդեռնի միջև. Փարավոն Միրզոյանի 
արվեստը»: Արվեստագիտական հանդես, N 1 (2025): 183-198. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-183 

 
Հոդվածն ամփոփ անդրադարձ է անվանի նկարիչ Փարավոն Միրզոյանի ստեղ-

ծագործական կյանքին։ Նրա արվեստը բազմատարր է և ընդգրկում է դասականից 
մինչ մոդեռնիստականի տարաբնույթ ուղղությունները։ 

Փարավոն Միրզոյանի առաջին դասատուն Հայաստանի ժողովրդական նկարիչ, 
Ռուսաստանի վաստակավոր նկարիչ Զաքար Խաչատրյանն էր։ Հետագայում, ավար-
տելով Լենինգրադի Ի. Ռեպինի անվան գեղարվեստի, քանդակագործության և ճար-
տարապետության ինստիտուտը՝ նկարիչը վերադարձել է հայրենիք։ Նրա ստեղծա-
գործական ուղին խաչվում-զուգահեռվում է համաշխարհային մշակույթի տարբեր 
դարաշրջաններում։ 

Միրզոյանի վաղ շրջանի հորինվածքները կրում են ակադեմիական արվեստի կնի-
քը։ Նրա արվեստում ռեալիզմը բառացի չէ՝ այն արտահայտվում է կերպարներին փո-
խանցված խորհրդանիշների, փոխաբերությունների և այլաբանությունների միջոցով։ 
Նկարչի մոտ զգալի տեղ են գրավում դիմանկարները, հատկապես՝ կանացի կերպար-
ները, ուր հաճախ առավել ընդգծված են մարմինները և ոչ՝ դեմքերը։ 

Նկարիչն անսովոր կերպարների միջոցով արտացոլել է նաև դիցաբանական 
պատումները, ցույց տվել պարզ ու բարդ երևույթների անբաժանելիությունը։  

Բնապատկերը Միրզոյանի արվեստում թեև երբևէ միանման չէ, այդուհանդերձ, 
անկախ հորինվածքի ձևաոճաբանական մոտեցումից, դիտողին է փոխանցվում նկա-
րից անդին գտնվող՝ հեղինակի շնչառությունը, Մայր հողի էներգետիկան։ 

Արվեստագետի՝ տարբեր տարիներին ստեղծված քանդակներից շատերը հետա-
գայում դարձել են գեղանկարչական ծավալային ստեղծագործություններ։  

Միրզոյանի արվեստում յուրահատուկ տեղ է գրավում քրիստոնեության թեման՝ 
հաճախ, իրեն բնորոշ սիմվոլիկ նշաններով։ Առանձնահատուկ են «Խորհրդավոր ընթ-
րիք»-ի կերպարումները։ Այս թեմայի ամենից յուրահատուկ մեկնաբանումը, թերևս, 
1998-ին ստեղծված «Խորհրդավոր ընթրիքն» է։ Հորիզոնական երկու հավասարաչափ 
հատվածի բաժանված կտավի վերին կենտրոնում Քրիստոսի ճերմակ՝ լայն բացված 
ձեռքերով սեղանին հենված ուրվանկարն է՝ առանց ձեռքի կամ դեմքի պատկերման։ 
Փրկչի հայելային արտացոլումն արդեն ընդգծված առատ, սև պատկերումով է։ Շեշտ-
ված է երկու՝ երկրային, և՝ բարձրագույն, կատարյալ, հավերժ աշխարհների գոյության 
գաղափարը։ Տիրոջ կրկնակի կերպարն ունի նաև կարևորագույն մեկնաբանում՝ նրա 
պատկերը նման է զանգ-կոչնակի, որի առաքելությունը զանգերի միասնական ղո-
ղանջի վերստին հնչեցումն է։ 

Բանալի բառեր՝ Փարավոն Միրզոյան, բնանկար, դիմանկար, նատյուրմորտ, 
քանդակ, քրիստոնեություն, դասական և մոդեռն։  

 

* Երևանի պետական համալսարանի դասախոս, արվեստագիտության թեկնածու, 
hripsime.vardanyan@ysu.am, հոդվածը ներկայացնելու օրը՝ 10.01.2025, գրախոսելու օրը՝ 
20.02.2025, տպագրության ընդունելու օրը՝ 10.06.2025:   

 

                                                 



184                            Դասականի և մոդեռնի միջև. Փարավոն Միրզոյանի արվեստը                                                 
                                 

Ներածություն 
Հոդվածում անդրադառնում ենք մեր ժամանակակից, Հայաստանի ժո-

ղովրդական նկարիչ Փարավոն Միրզոյանի ստեղծագործական կյանքին։ Նրա 
արվեստը բազմատարր է։ Ժամանակի ընթացքում հարստանալով, փոփոխվե-
լով և իմաստային նոր որոնումների հանգելով՝ այն ընդգրկել է դասականից 
մինչ մոդեռնիստականի տարաբնույթ ուղղություններ։ 
 

Ստեղծագործասկան ուղու ձևավորումը 
Արվեստը մարդկության, շրջապատող իրականության, միջավայրի, երևա-

կայության յուրակերպ արտացոլումն է։ Նկարչության մեկնությունը թեև «համր» 
է, այդուհանդերձ ստեղծագործողն ամեն հորինվածքում լսելի է դարձնում իրեն 
հուզող, անհանգստացնող, տագնապ առաջացնող մտածմունքները։ Արվեստա-
գետի երկերն ակամա դառնում են անհուն տիեզերքից փոխանցված նրա ենթա-
գիտակցական մտատանջության, անհանգստության կոչնակները, իսկ հեղինա-
կը՝ վերջինները հնչեցնող ժամհարը։  

1949 թ. դեկտեմբերի 1-ին, Սյունիքի գեղատեսիլ, վսեմաշուք Սալվարդ գյու-
ղում լույս աշխարհ եկած նորածնի կենսահաստատ ճիչը տարրալուծվեց զան-
գակատան ղողանջների տաղերում։ Ժողովրդական նկարիչ Փարավոն Միրզո-
յանը ծննդավայրի բնության, բարձրաբերձ, խրոխտ լեռնաշխարհի կենաշնորհ 
ավյունն ակամա փոխանցում է իր արվեստի միջոցով՝ անկախ ստեղծագործու-
թյան ժանրից ու ոճաձևաբանական մատուցումից։  

«Նկարիչ ծնվում են», - ասում է արվեստագետը և ավելացնում, - «կարծում 
եմ, որ ես ծնվել եմ, պարզապես պետք է միշտ շնորհակալ լինել այն մարդկանց, 
ովքեր մեզ ուղղություն են ցույց տվել, ճանապարհ հարթել»1։ Փարավոն Միրզո-
յանի առաջին դասատուն Զաքար Խաչատրյանն էր. Հայաստանի ժողովրդա-
կան նկարիչ, Ռուսաստանի վաստակավոր նկարիչ Զաքար Խաչատրյանը 1960-
ին Ռուսաստանից տեղափոխվեց Սիսիան և հիմնեց նկարչական դպրոց։ Միր-
զոյանը Զ. Խաչատրյանի դպրոցի անդրանիկ սաներից էր: Փ. Միրզոյանի խոս-
քով. «Վարպետը երիտասարդներին փոխանցում էր ոչ միայն մասնագիտական 
հմտություններ, այլև՝ կենսափորձ»2։ Տարիներ անց՝ 2012-ին ստեղծված սիրելի 
ուսուցչի դիմանկարը եղավ Միրզոյանի յուրահատուկ շնորհակալական խոսքը։ 
Իր արվեստանոցում տեղի ունեցած զրույցի ընթացքում ծնված հորինվածքը 
դարձավ վարպետի անցած ուղու տարեգրությունը։ Միրզոյանը պատմում է՝ երբ 
Զաքար Ավագիչը վեր կացավ տեղից, մոտեցավ գեղանկարին, զննեց այն և 
ասաց. «Սրիկա, ամբողջ կյանքս նկարել ես…»3։ Մոխրագույնի նրբին երանգնե-
րով դեղնավուն ետնապատկերից առանձնացող հերոսը պատկերված է մենու-
թյան պահին, գուցե՝ մեկուսացած ամենքից։ Մանր քսվածքներից «կառուցված» 
վարպետի հայացքում ամփոփված են նրա բնավորությունն ու ճակատագիրը [6, 

1 Նկարչի հետ ունեցած մեր հարցազրույցից: 
2 Նկարչի հետ ունեցած մեր հարցազրույցից: 
3 Նկարչի հետ ունեցած մեր հարցազրույցից: 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                             Հռիփսիմե Վարդանյան                                                  185 

էջ 25]։ Հետագայում հեղինակն այս աշխատանքը նվիրեց Հայաստանի ազգա-
յին պատկերասրահին։  

Երկու տարի ծննդավայրում ուսանելուց հետո Միրզոյանը տեղափոխվեց 
Երևան, շարունակեց մասնագիտական կրթությունը, իսկ 1965-ին, մայրաքաղա-
քի Երրորդ մասի կուլտուրայի պալատում կայացավ նրա առաջին անհատական 
ցուցահանդեսը։ Ժամանակի ճանաչված նկարիչները Միրզոյանի հայրիկին 
խորհուրդ տվեցին, որպեսզի որդին շարունակի ուսումը և մասնագիտանա Ռու-
սաստանում։ Միրզոյանի հայրը շինարար էր, նկարչի խոսքով՝ մարդ, որը հաս-
կանում էր արվեստը և ցանկանում, որ որդին բարձրագույն կրթություն ստանա։ 
Ապագա արվեստագետն առաջին անգամ Լենինգրադում եղել է տասնչորս տա-
րեկանում, և Ի. Ռեպինի անվան գեղարվեստի, քանդակագործության և ճար-
տարապետության ինստիտուտի շենքից բխող էներգետիկան, «արևելյան» և 
«արևմտյան» սֆինքսների մոնումենտալությունը, տեղի երիտասարդության 
մտածելակերպն ապագա նկարչի մոտ արթնացրեցին երազանք՝ մասնագիտա-
կան կրթություն ստանալ Պետրոս I-ի հիմնած քաղաքում։ Մեկ տարի Լենին-
գրադի Ա. Գերցենի անվան պետական մանկավարժական ինստիտուտում սովո-
րելուց հետո՝ 1969-ին նա ընդունվեց Ի. Ռեպինի անվան գեղարվեստի, քանդա-
կագործության և ճարտարապետության ինստիտուտ և ավարտելուն պես՝ 1975-
ին, վերադարձավ հայրենիք։ Վերադարձը պայմանավորված էր այն համոզ-
մամբ, որ արվեստը ծնունդ է առնում միայն մայր հողում, հայրենիքում, անկախ 
նրանից, թե աշխարհի որ ծայրամասում ես մասնագիտացել։ Այդպես վարվել են 
հայազգի տաղանդավոր շատ նկարիչներ՝ վերադառնալով հայրենիք, ստեղծել 
են հայկական նկարչական դպրոց։ Այսօր էլ արվեստագետը համոզված է, որ 
ազգային դպրոցի կապը պետք է լինի շարունակական։ Հայրենաշունչ ոգով ար-
ված ամեն մի նոր ստեղծագործություն զանգ-կոչնակ է, որ համալրում է աշխար-
հին հայի ինքնությունը բացահայտող Զանգակատունը։ 

 
Վերադարձ հայրենիք 
Նրա ստեղծագործական ուղին խաչվում-զուգահեռվում է համաշխարհային 

մշակույթի տարբեր դարաշրջաններում, վերհանում տարաբնույթ թեմաներ, 
այդուհանդերձ ամենում ակնառու է նկարչի՝ կենսատու անհագ հետաքրքրութ-
յունը, իր խոսքով՝ կյանքի հանդեպ փոքր-ինչ տարօրինակ, ինքնատիպ վերա-
բերմունքը։  

Փարավոն Միրզոյանի վաղ շրջանի հորինվածքները կրում են ակադեմիա-
կան արվեստի կնիքը («Բնորդուհին» 1970, «Ելենա» 1972, «Ելենա» 1978 և այլն)։ 
Առհասարակ, նկարիչը վստահ է, որ ակունքներից՝ անտիկ ժամանակաշրջանի 
արվեստից են սկիզբ առել մնացյալ բոլոր ուղղություններն ու ճյուղերը4։   

4 Նկարչի հետ ունեցած մեր հարցազրույցից: Կարծում ենք, պատահական չի ընտվել 
նաև նկարչի անունը՝ Փարավոն, ինչի հետ կապված մի ուշագրավ պատմություն կա։ Երբ 
Լենինգրադի Ի. Ռեպինի անվան գեղարվեստի, քանդակագործության և ճարտարապե-
տության ինստիտուտում սովորելու տարիներին ուզում էր փոխել իր անունը, պրոֆեսոր 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



186                            Դասականի և մոդեռնի միջև. Փարավոն Միրզոյանի արվեստը                                                 
                                 

Փարավոն Միրզոյանի ստեղծագործությունը բազմատարր է և ընդգրկում է 
դասական արվեստից մինչ մոդեռնիստականի տարաբնույթ ուղղությունները։ 
Այդ ամենը պայմանավորված է նկարչի՝ համաշխարհային արվեստին լավա-
գույնս տիրապետելու հանգամանքով։ Հնագույն քաղաքակրթությունների բազ-
մադարյան քարանձավներում արված քանդակները, անտիկ ժամանակա-
շրջանից մինչ աշխարհի տարբեր երկրներում պահպանվող համաշխարհային 
արվեստի հիմնաքարային ժառանգությունը Միրզոյանի հիշողության և փորձա-
ռության մեջ ամբարել են կյանքի ու ստեղծագործության մեծագույն դասեր. իբ-
րև «ուսուցիչ» ընդունելով անգերազանցելի վարպետներին՝ ստեղծել ինքնատիպ 
ոճ։ Նրա արվեստում ռեալիզմը բառացի չէ՝ այն արտահայտվում է կերպարնե-
րին փոխանցված խորհրդանիշների, փոխաբերությունների և այլաբանություն-
ների միջոցով («Կեսօրն ամառանոցում» 1991, «Կարմիր խալաթով կինը» 1991, 
«Աշնան բանաձևը» 1994, «Անդորր» 1997 և այլն)։ Արվեստաբան Արարատ 
Աղասյանը, անդրադառնալով նկարչի արվեստին, նշում է. «Փարավոն Միրզո-
յանի «Եղեգները» (1978), «Ներկապնակով նատյուրմորտը» (1980), «Սև կատ-
վով նատյուրմորտը» (1990), «Աշնանային նատյուրմորտը» (1991) ստեղծագոր-
ծություններում խորապես ընկալված, ընտելացված է ինչպես հայկական, այն-
պես էլ համաշխարհային նկարչության այդ ժանրում կուտակած ստեղծագործա-
կան փորձը» [1, էջ 154]։ 

 

 
Նկ. 1. Էլեգիա, 2006 

Անդրեյ Անդրեյի Միլնիկովն ասաց՝ «Անդրեյի դու նման չես, Վարդանի՝ նույնպես… Լսի՛ր, 
անունը չեն փոխում, այն Աստվածատուր է»։ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                                                                                            



                                                             Հռիփսիմե Վարդանյան                                                  187 

Արվեստի լավագույն նմուշների պատմության ակունքներում հաճախ, ցա-
վալիորեն, տառապանքը, դժվարությունը և, ոչ սակավադեպ, նաև՝ ողբերգութ-
յունն են։ «Էլեգիա» (նկ. 1) վերնագրված հորինվածքն, ասես, հաղորդում է հե-
ղինակի՝ դրամատիզմով լի ներաշխարհը, ներքին խռովքը, անհատական ապ-
րումները, գուցե ապրած ողբերգությունը։ Իրար մոտ, բայց միաժամանակ տար-
բեր ուղղություններով տեղադրված բազմոցներում, միմյանցից հեռացած կնոջ 
ու տղամարդու մարմիններն են՝ օտարացած, միայնացած, ներամփոփ։ Կոմ-
պոզիցիայի անկյունում գտնվող նորածնի լուսավոր բարուրն իր դիրքով, ասես, 
մերժում է շրջապատող իրականությունը։ Հեզաբարո կեցվածքով կնոջ գրկում 
փոքրիկ կապիկի կերպարանքով դիվային էակ է։ Քրիստոնեական արվեստում 
կապկի կերպարը հաճախ է ասոցացվել սատանայականի հետ և, ոչ հազվա-
դեպ, ներկայացվել ի հակապատկեր Քրիստոսի։ Պառկած տղամարդու կողքին, 
իբրև անկոտրում պայքարի, ճշմարիտի խորհրդանիշ, խաչափայտի նմանվող 
թուրն է։ Հեղինակը այլասացության միջոցով պատկերել է կնոջ և տղամարդու՝ 
ժամանակին գուցե ամենամտերիմ երկուսի, միմյանցից օտարվածությունը, 
նաև՝ մարդկային երկվությունը։  

 
Կանանց կերպարները Փարավոն Միրզոյանի արվեստում 
Նկարչի արվեստում ոչ սակավադեպ կարելի է հանդիպել կանանց՝ միշտ 

վառ արտահայտված, հաճախ հազիվ նշմարելի, տիեզերական գեղեցկությամբ 
միաձուլված բնությանը («Այգեստան» 2001, «Աշնանային օր» 2003, «Գառնիի 
ձորում» 2003)։  

Արվեստագետը բազմիցս անդրադառնում է կանացի պլաստիկային՝ առա-
վել ընդգծելով նրանց ֆիգուրները և ոչ՝ դեմքերը։ Միաժամանակ, մարմինների 
պատկերումով, թվում է, տալիս է կնոջ հավաքական բնութագիրը՝ զգացմունքա-
յին, հաղորդակից։ Նա պատկերում է իրավիճակը, տրամադրությունը։ Ինչպես 
ֆովիզմի հիմնադիրներից և նրա առաջատար ներկայացուցիչներից Անրի Մա-
տիսը «…Մարմինների, առարկաների պատկերման մեջ միշտ ձգտում է ընդհա-
նուր կերպարի։ Նա չի փոխանցում իր օբյեկտների ձևաչափը, այլ ընդամենը 
գտնում է հատկանիշներ, որոնցով դրանք ճանաչելի են դառնում։ Նա բացում է 
կայուն պլաստիկ իմաստը, գտնում է գրեթե գրաֆիկական նշան» [8, էջ 79], 
Փարավոն Միրզոյանը ևս, նմանատիպ ստեղծագործություններում, ասես, չի 
փորձում «բացահայտել» կնոջ անհատականությունը։ Նա բոլորին կերպարում է 
միադեմ։ Տպավորություն է, որ ստեղծագործողը, կրկին դիմելով այլաբանու-
թյան, արտահայտում է աշխարհում տիրող ներկա քաոսային, խառնաշփոթ 
իրավիճակը։ Վստահաբար կարելի է ասել, որ դիմագծերի բացակայությունը 
պայմանավորված չէ սյուրռեալիստական արվեստին բնորոշ, մարդու անդեմ 
էությամբ, անհատականության բացակայությամբ։ Ընդհակառակը, այսկերպ 
նկարիչը փորձ է անում բացահայտել կնոջ հոգեբանությունը, ներքին էությունը5։ 

5 Ինչպես նշում է Լ. Արագոնն իր աշխատությունում՝ …«Ունենալով մոդելներ, նա 
ամբողջապես «հեռանում» էր նրանց կերպարից։ Այդուհանդերձ, ում ծանոթ էին Մատիսի 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



188                            Դասականի և մոդեռնի միջև. Փարավոն Միրզոյանի արվեստը                                                 
                                 
Բազմաթիվ են նաև արվեստագետի ինքնանկարները՝ պատկերված «անդեմ» 
կանանց հետ։ 

Միրզոյանի ստեղծագործության մեջ իր ուրույն տեղն է զբաղեցնում հայե-
լին, իբրև աշխարհի, անձի բացահայտման միջոց։ Կլորավուն, եռամաս նույն 
հայելուն հանդիպում ենք նկարչի տարբեր գործերում։ Հայելու ամեն հատվածի 
առանձին պատկերումներն ստեղծում են յուրատիպ եռանկարի տպավորություն։ 
«Տեսիլք» (2013) ստեղծագործության կենտրոնական մասում անդեմ կինն է, եր-
կու կողմերում՝ ինտերիերից հատվածներ։ «Շուշանիկ» կտավում (2014) նույն 
հայելին է, որի երկու հատվածները համապատասխանաբար լույսի և ստվերի 
մեջ են։ Լույսի ու ստվերի նույն մոտեցումը հերոսուհու դեմքը կիսել է երկու հա-
վասար մասերի՝ ինչով առավել ընդգծել է հերոսուհու առինքնող, խորհրդավոր 
էությունը։ «Ինքնանկար»-ի (2015) վերևի հատվածում նույն հայելին է, երեք մա-
սերում համապատասխանաբար՝ ականջի, աչքի և բերանի պատկերմամբ։ Այս-
տեղ արվեստագետը կրկին դիմել է այլաբանության՝ ասես, հիմք ընդունելով 
ճապոնական հայտնի իմաստաբանությունը՝ գիտակցված հրաժարում վատ 
արարքներից և իմաստուն զգուշավորության կիրառում՝ «Չեմ տեսնում չարը, չեմ 
լսում և չեմ խոսում չարի մասին»։ Ի տարբերություն ճապոնական կոմպոզիցիա-
յի, Միրզոյանը հայելին է ընտրել իբրև մարդկային երկվության, այս պարագա-
յում՝ չարի մերժման միջոց։ 

Միրզոյանն իր յուրօրինակ արվեստում, անսովոր կերպարների միջոցով 
արտացոլել է նաև դիցաբանական պատումները։ «Նայադներ» (նկ. 2) կտավում 
ներկայացված են հունական դիցաբանության աստվածությունները՝ ջրային 
երկու նիմփաներ-ջրահարսները։ Նրանց մեջտեղում մեդուզայի հիշեցնող 
սեղանն է, վրան՝ ծովային բույսերով լի ծաղկամանը։ Սույնով ակնարկելով, որ 
ջրային բույսերը ևս կոչվում են նայադներ։ Նույն սկզբունքով էլ ստեղծագործու-
թյան վերին հատվածում նկարիչը պատկերել է տիեզերական, մարդեղային 
մարմին, հավանաբար հղում անելով Նեպտուն մոլորակի արբանյակի անվանը, 
որը նույնպես կոչվում է Նեպտուն։ Արբանյակի ոչ ճիշտ ֆորման, ձևը նկարիչն 
արտահայտել է ամորֆ ուրվագծերով։  

Արվեստաբան Եկատերինա Իզոֆատովան, անդրադառնալով Միրզոյանի 
արվեստին, նշում է, որ՝ «Գույնի մեջ է նրա գեղարվեստական մեթոդի զարգաց-
ման գրավականը» [2, էջ 9]։ Նկարչի գործերը ասույթեր և ավանդույթներ են 
պատմում գույների, գծերի մարմինների միջոցով։ «Այծեմնիկ» (2000) կտավում 
արտահայտիչ, գեղեցիկ, միաժամանակ խրոխտ ու խիզախ, Անի մայրաքաղաքի 
նշանավոր դարբին Մլեհի դուստր Այծեմնիկն է՝ մի ձեռքին թուրը, մյուսում՝ 
թշնամու գլուխը։ Էքսպրեսիոնիստական շնչով պատկերված հորինվածքը կոմ-

մոդելները, ճանաչում էր նրանց այնտեղ, որտեղ հեղինակը «հեռացել» էր վերջիններից» 
[4, էջ 27]: Կարծում ենք, ինչպես վերոնշյալում, Փարավոն Միրզոյանի արվեստում ևս, 
«անդեմ», մոդելից «հեռացած» կերպարներում ավելի քան բացահայտվում է ոչ միայն 
հերոսը, այլև նրա հոգեբանական դիմանկարը։   

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                                                                                            



                                                             Հռիփսիմե Վարդանյան                                                  189 

պոզիցիոն աղերսներ ունի համաշխարհային կերպարվեստում հանդիպող Հու-
դիթին ներկայացնող երկերի հետ։   

 

 
Նկ. 2. Նայադներ, 2009 

 
Իր արվեստում նկարիչը ցույց է տալիս պարզ ու բարդ երևույթների անբա-

ժանելիությունը։ Նրա մտորումները, լռության կերպարումը կտավին յուրահա-
տուկ էներգիա են հաղորդում, երկխոսում՝ կապ հաստատելով նկարչի և դիտո-
ղի աշխարհների հետ։  

Վրձինը մինչ կտավին հպվելը, կարծես, իր մեջ է կլանում արվեստանոցում 
տիրող դյութական մթնոլորտը, ներկերով ներծծված օդը, կախարդական լույսը 
և նկարչի ամբարած հույզերը։  

Միրզոյանի արվեստում զգալի տեղ են գրավում դիմանկարները, կանացի 
կերպարներն՝ առավել ևս։ «Խոհեր։ Աննա Ասատրյանի դիմանկարը» (ՀՀ ար-
վեստի վաստակավոր գործիչ, արվեստագիտության դոկտոր, պրոֆեսոր) հորին-
վածքում (նկ. 3) նկարիչը բացահայտել է լայնախոհ և նրբանկատ երաժշտագետի 
կերպարին բնորոշ յուրահատկությունը՝ հարուստ ներաշխարհը, կամային բնա-
վորությունը։ Ինչպես նկատել է արվեստաբան Արարատ Աղասյանը. «Նկարիչը  
ոչ միայն հաղորդել է երաժշտագետի արտաքին նմանությունը, նրա կեցվածքի ու 
բնավորության ցայտուն գծերը, այլև ընդհանրացրել է կերպարը՝ այն օժտելով 
խոհական ու բանաստեղծական ներամփոփ, ներհայաց տրամադրությամբ» [3]։ 
Գրավիչ դիմապատկերից զատ, Փարավոն Միրզոյանը միաժամանակ ընդգծել է 
մոդելի պոետիկ, ներխոհեմ, վսեմ էությունը։ Սա այն բացառիկ գործերից է, ուր 
բնորդի արտաքին նմանությանը զուգահեռ երևակել է նաև նրա հոգին։ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



190                            Դասականի և մոդեռնի միջև. Փարավոն Միրզոյանի արվեստը                                                 
                                 

 
Նկ. 3. Աննա Ասատրյանի դիմանկարը, 2021 

 
Պատմության քառուղիներում 
Վերածննդյան արվեստին բնորոշ, նկարչի ստեղծագործության առանցքում 

մարդն է [5, էջ 7]։ Առանձնահատուկ են նշանավոր հայորդիների պատկերում-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                             Հռիփսիմե Վարդանյան                                                  191 

ները. Համո Սահյանի «Ինձ բացակա չդնեք…» (2005) դիմանկարում Սյունյաց 
արևակեզ, կարմիր, ջերմ հողին արմատներով ամուր կառչած բանաստեղծն է, 
որ տարիների ընթացքին կրում-տանում է սեփական մտատանջությունները, 
համոզմունքներն ու տառապանքը:  

Տիգրան Մանսուրյանի կերպարը միաձուլվելով (2012) դեղին խորքից բխող 
նրբահյուս երաժշտությանը՝ ստեղծում է այն բարձրագույն պատվանդանը, որի 
վրա ծնունդ է առնում մեծահամբավ կոմպոզիտորի կերպարը։ 

Ինքնատիպ կտավ է «Տատիկի պահարանը»։ Սերունդների հերթագայու-
թյան խորհրդանիշն են պահարանի դիմաց նստած կինն ու տղամարդը, նրանց 
միջև կյանքի խորհրդապատկեր կանաչ բույսն է, պահարանում տատիկի իրերն 
են՝ անցած-գնացած, սակայն սերունդների հիշողության մեջ դրոշմված պատ-
մությունը։  

Նկարչի արվեստում մեծ տեղ են զբաղեցնում տարբեր տարիներին արված 
քանդակները («Գայանե» 2014, «Զառա» 2016, «Դանիել երաժիշտ» 2017, «Եկա-
տերինա» 2020 ևն), նաև պաստելի աշխատանքները («Պարսկուհի» 2006, 
«Անուշ Ասլիբեկյան» 2010, «Սվետլանա» 2015, «Կարմիր հագուստով աղջիկը» 
2015 ևն), որոնցից շատերը հետագայում դարձել են գեղանկարչական ծավալա-
յին ստեղծագործություններ։  

Ակադեմիական նկարչությունից մինչ նորագույն հոսանքներից յուրաքանչ-
յուրում (իմպրեսիոնիզմ, սիմվոլիզմ, ֆովիզմ և այլն) գտնելով իր արտահայտչա-
ձևերը, նա ոչ միայն պատմում, այլև առաջ է քաշում կարևոր հարցադրումներ 
կյանքի, նրա վաղանցիկության, արժեհամակարգի վերաբերյալ։ «Նոկտյուրն» (2002) 
գիշերային լիրիկական, երազային տեսարանում, ռոմանտիկական բնապատ-
կերում առանձնանում են կանացի ճերմակաթույր, երգեցիկ ֆիգուրները։ Թույլ 
լուսավորումն աղճատվում, «ընդհատվում» է ոչ վառ գույների վրձնաքսվածք-
ների առատությամբ՝ հաղորդելով հեղինակի տրամադրությունն ու հույզերը։  

 
Բնապատկեր 
Բնապատկերը Միրզոյանի արվեստում թեև երբևէ միանման չէ, այդուհան-

դերձ, անկախ հորինվածքի ձևաոճաբանական մոտեցումից, դիտողին է փո-
խանցվում նկարից անդին գտնվող՝ հեղինակի շնչառությունը, Մայր հողի էներ-
գետիկան։ Ինչպես նշում էր Մարտիրոս Սարյանը. «…Առանց Մայր հողի, 
առանց Հայրենիքի հետ սերտ կապի, անկարող ես գտնել քեզ, սեփական հո-
գիդ…» [9, էջ 7]։ Միրզոյանի բնապատկերը մերթ հովվերգական է և հայրենի 
երկրի ջերմությունը գովերգող («Երեկոն Սիսիանում» 1986, «Երեկոն Գորիսում» 
1986, «Առավոտ լուսո» 1989), մերթ լուսավոր հայրենիքի՝ տիեզերքի դիտակե-
տից մայր հողը պատկերած անդնդախոր վիհերով ու խրոխտ կանգուն լեռնե-
րով («Արցախ» 2000, «Ծովից ծով Հայաստան» 2010 պաննոները), մերթ գունա-
յին հակադիր անցումներով կատարված, գրեթե միագույն խորքի վրա առանձ-
նացող վառ, գունեղ բծերի հարաբերակցությամբ («Գարնանային գիշեր» 2003), 
մերթ երկրաչափական հստակ ձևերով առանձնացող («Կիսված ճակատագրեր» 
2003)։ Այս բնանկարում կապույտի և դեղինի կտրուկ անցումներով հորինվածքը 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



192                            Դասականի և մոդեռնի միջև. Փարավոն Միրզոյանի արվեստը                                                 
                                 
երկու մասի է բաժանել ստեղծագործությունը։ Հայկական լեռնաշխարհի ջերմ 
արևի, ջինջ երկնքի ու կենսատու շնչող հողի կարմիրի, դեղինի ու կապույտի 
միաձուլման կենտրոնում երկրաչափական լուծումներով արված խաչաձև ծառն 
է։ Առհասարակ, Միրզոյանի արվեստում ծառերի կտրուկ, սուր անկյունային 
գրաֆիկական մոտեցումը ստանում է խաչի, հաճախ՝ սվաստիկայի տեսք 
(«Բնանկար այծով» 1997)։ Այստեղ կրկին հանդիպում ենք նկարչին բնորոշ 
խորհրդաբանական, խորհրդանշական մտորումներին՝ պատկերանշանների մի-
ջոցով նա խոսում է քրիստոնեության կենսահաստատ գոյության մասին. սվաս-
տիկան հանդիպում էր դեռ վաղ քրիստոնեական կատակոմբներում, միջնա-
դարյան տապանաքարերում և այլն։  

 
Քրիստոնեության թեման Միրզոյանի արվեստում 
Քրիստոնեության թեման յուրահատուկ տեղ է գրավում Միրզոյանի արվես-

տում, հաճախ, իրեն բնորոշ սիմվոլիկ նշաններով։ Իմպրեսիոնիստական նրբա-
գույն անցումներով, գերզգացմունքային հնչեղությամբ կատարված «Երկնա-
գույն ռապսոդիա» (1998) ստեղծագործությունը երկնքի և երկրի միախառնմանը 
միաձուլում է նաև «սավառնող» Մոր և Մանկան՝ աստվածային և մարդեղային 
էակների՝ Աստծո լույսով ողողված եթերայնությունը, ջինջ, մաքրամաքուր էությունը։ 

 

 
Նկ. 4. Տիրամայրը, 2009 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                             Հռիփսիմե Վարդանյան                                                  193 

Լիովին այլ մոտեցում է ցուցաբերվել կտրուկ, վառ, կորավուն վրձնահար-
վածներով կատարված «Տիրամայրը» (նկ. 4) կտավում: Աստվածամոր գլխաշորը 
յուրովի լուսապսակի տպավորություն է թողնում։ Առհասարակ, Տիրամոր և 
Փրկչի կերպարների շրջանաձև-պտուտաձև մեկնաբանումը միմյանց ագուցված, 
բազմակի լուսապսակների պատրանք է ստեղծում։  

Տիրամոր կերպարի մեկնաբանման բացառիկ, ինքնօրինակ հորինվածք է 
«Իմ հրեշտակը» (2000) աշխատանքը, որն առաջին հայացքից հիշեցնում է 
մանկանն ամուր գրկած մայրիկի։ Կերպարներից ճառագող աստվածային լույսն 
առավել արտահայտիչ է դարձնում մոր՝ թիկունքում պատկերված հրեշտակային 
թևերը, խոնարհ հայացքը և, ասես, աստվածազարմ լույսից պոկված մի պատա-
ռիկ՝ լուսապսակը։ Արարչական էությունը համեմատաբար քիչ է ընդգծված 
«Մայրություն» (2005) կտավում, այդուհանդերձ, ստեղծագործությունը երկու 
մասի բաժանած կապույտ և դեղին գույները երկնքի և երկրի խորհրդանիշն են։  

Ուշագրավ է «Իմ մայրը» (1975-76) ստեղծագործությունը։ Հայրենի հողին 
ամուր կանգնած մոր գրկում երեխան է։ Կերպարների մեղմ, հանդարտ գույնե-
րով մեկնաբանումն ու թիկունքում հայրենի բնության ներկայությունը խոսում են 
մոր ուժգին և անձնուրաց սիրո մասին։  

«Յոթերորդ երկնքում» աշխատանքը (2013) Պիետայի յուրօրինակ պատ-
կերում է։ Տիրամոր ծնկներին Փրկիչն է, երկուսն էլ, ասես, երկնքում։ Աշխա-
տանքն առանձնանում է մեղմ երկնագույնի նրբագույն անցումներով։ 

Միրզոյանի արվեստում առանձնահատուկ տեղ են գրավում «Խորհրդավոր 
ընթրիք»-ի կերպարումները։ Անկախ կոմպոզիցիոն կառուցվածքից և մեկնա-
բանման ոճից, նկարչի արվեստում Տիրոջ կերպարն աստվածային զորության ու 
լույսի փոխանցողն է [7, էջ 19]: Թեմայի մոդեռնիստական մոտեցումը ստացել է 
սովորականից տարբեր մեկնաբանում՝ տեսարանը պատկերված է այգում։ 
Հայտնի պատմության վերափոխման մեթոդով հեղինակն, ասես, փորձել է ընթ-
րիքի ողջ խորհուրդը տեղափոխել մեր օրեր։ Առանձնահատուկ վերերկրային 
էներգիա է հաղորդում 1992-ին ստեղծված «Խորհրդավոր ընթրիք»-ը։ Երկար, 
ճերմակ սեղանի շուրջ աշակերտներից իր ճերմակ արտահայտչականությամբ 
առանձնացող Տերն է։ Փրկչի դիմագծերը հատուկ ընդգծված չեն, իսկ մատնիչը 
դիտողին թիկունքով է։ Անգամ տպավորություն է ստեղծվում, թե նա ծնկաչոք 
ապաշխարում է։ Բոլոր ներկաների դեմքերը, բացի Հուդայից, լուսավորված են։ 
Հորինվածքն իրապես խորհրդավոր քողով է շղարշված։ Քրիստոսի ետևում կա-
մարակապ, Աստծո լույսով ողողված խորքն է։ Առանձնակի դիմագիծ չշեշտելով, 
նկարիչն ամենայն ուժգնությամբ հաղորդել է տվյալ պահի ողջ դրամատիզմն ու 
հուզական լարվածությունը։   

1998-ին ստեղծված «Խորհրդավոր ընթրիքը» (նկ. 5), թերևս, այս թեմայի 
ամենից յուրահատուկ մեկնաբանումն է։ Կտավը բաժանված է հորիզոնական 
երկու հավասարաչափ հատվածի։ Վերին բաժնի կենտրոնում, կապույտ խորքի 
վրա, Քրիստոսի ճերմակ՝ լայն բացված ձեռքերով սեղանին հենված ուրվա-
նկարն է, առանց ձեռքի կամ դեմքի պատկերման։ Փրկչի հայելային արտացո-
լումն արդեն կարմիր խորքի վրա է՝ ընդգծված առատ, սև պատկերումով։ Շեշտ-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



194                            Դասականի և մոդեռնի միջև. Փարավոն Միրզոյանի արվեստը                                                 
                                 
ված է երկու՝ երկրային, և՝ բարձրագույն, կատարյալ, հավերժ աշխարհների գո-
յության գաղափարը։ Հին հունական մտածող Պլատոնի պատկերացումների 
համաձայն, երկրային իրականությունը լոկ շղարշն է՝ գերագույն, անդրշիրիմյան 
աշխարհի աղճատված նմանակումը։ Եվ մարդը կապող օղակ է աստվածային և 
մարդեղային աշխարհների միջև։  

 

 
Նկ. 5. Խորհրդավոր ընթրիք, 1992 

 
Տիրոջ կրկնակի կերպարն ունի նաև կարևորագույն մեկնաբանում՝ նրա 

պատկերը նման է զանգ-կոչնակի, որի առաքելությունը զանգերի միասնական 
ղողանջի վերստին հնչեցումն է։ 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                             Հռիփսիմե Վարդանյան                                                  195 

Եզրակացություն 
Նկարիչ Փարավոն Միրզոյանի ստեղծագործությունն առանձնանում է իր 

բազմաշերտ մոտեցմամբ և ընդգրկում արվեստի տարբեր ուղղություններ՝ 
սկսած դասականից մինչև մոդեռն:  

Միրզոյանի ստեղծագործական ուղին հաճախ հատվում կամ զուգահեռ ըն-
թանում է մշակութային տարբեր ժամանակաշրջանների հետ՝ ծնելով բազմա-
զան թեմաներ, սակայն այդ ամենում ակնառու է նկարիչի կենսունակ, անհագ 
հետաքրքրությունը կյանքի նկատմամբ։ 

Միրզոյանի վաղ շրջանի կոմպոզիցիաները կրում են ակադեմիական ար-
վեստի դրոշմը։ Նրա արվեստում ռեալիզմը բառացի չէ. այն արտահայտվում է 
խորհրդանշանների, մետաֆորների և այլաբանական պատկերների միջոցով՝ 
փոխանցված կերպարներին։  

Նկարիչի ստեղծագործության մեջ նշանակալի տեղ են զբաղեցնում 
դիմանկարները, հատկապես՝ կանանց։ Դիմելով կանացի պլաստիկային՝ նա 
առավել ընդգծում է նրանց մարմնի կառուցվածքը, այլ ոչ թե դեմքերը։ 

Միրզոյանն իր յուրահատուկ ստեղծագործության մեջ անդրադարձել է նաև 
դիցաբանական թեմաների՝ օգտագործելով անսովոր կերպարներ, ցույց տալով 
պարզ և բարդ երևույթների անբաժանելիությունը։ 

Միրզոյանի արվեստում բնապատկերը երբեք միատեսակ չէ. երբեմն հով-
վերգական, ներդաշնակ՝ հայրենի հողի սրբությունը գովերգող, իսկ երբեմն ներ-
կայացնում է հայրենիքը տիեզերական տեսանկյունից՝ իր վեհաշուք հովիտնե-
րով և բարձրաբերձ ու հաստատակամ լեռներով։ 

Նկարիչի արվեստում մեծ տեղ են զբաղեցնում տարբեր տարիներին կա-
տարված քանդակները, ինչպես նաև պաստելով արված աշխատանքները, 
որոնցից շատերը հետագայում դարձել են եռաչափ արվեստի գործեր։ 

Միրզոյանի ստեղծագործության մեջ առանձնահատուկ տեղ ունի քրիստո-
նեության թեման՝ հաճախ նրան բնորոշ խորհրդանշական դետալներով։ Միրզո-
յանը բազմիցս անդրադարձել է «Խորհրդավոր ընթրիքի» պատկերմանը։ 
Վերին բաժնի կենտրոնում, կապույտ խորքի վրա, Քրիստոսի ճերմակ՝ լայն 
բացված ձեռքերով սեղանին հենված ուրվանկարն է, առանց ձեռքի կամ դեմքի 
պատկերման։ Փրկչի հայելային արտացոլումն արդեն կարմիր խորքի վրա է՝ 
ընդգծված առատ, սև պատկերումով։ Շեշտված է երկու՝ երկրային, և՝ բարձրա-
գույն, կատարյալ, հավերժ աշխարհների գոյության գաղափարը։ 

Տիրոջ կրկնակի կերպարն ունի նաև կարևորագույն մեկնաբանում՝ նրա 
պատկերը նման է զանգ-կոչնակի, որի առաքելությունը զանգերի միասնական 
ղողանջի վերստին հնչեցումն է։ 
 
 
Գրականություն 

1. Աղասյան Ա. Հայ կերպարվեստի զարգացման ուղիները XIX-XX դարերում. 
Երևան, Ոսկան Երևանցի, 2009: 

2. Իզոֆատովա Ե. Փարավոն Միրզոյան. Երևան, Նահապետ, 2019: 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



196                            Դասականի և մոդեռնի միջև. Փարավոն Միրզոյանի արվեստը                                                 
                                 

3. Քամալյան Մ. Դիմանկարը Փարավոն Միրզոյանի արվեստում. Երևան, 
Նահապետ, 2022: 

4. Арагон Л., Анри Матисс, Роман, т. 2. Москва, Прогресс, 1978. 
5. Долгов К. Итальянские этюды. Москва, Художественная литература, 1987. 
6. Илиади А. Природа художественного таланта. Москва, Советский писатель, 

1965. 
7. Майкапар А. Новый Завет в искусстве (очерки иконографии западного 

искусства). Москва, КРОН-ПРЕСС, 1998. 
8. Матис, О рисунках Матиса (автор вступительной статьи Левитин Е.). Ленинград, 

Советский художник, 1969. 
9. Сарьян М. Избранное. Ереван, Принтинфо, 2009. 
 

References 
1. Aghasyan A. The Development Paths of Armenian Fine Arts in the 19th-20th 

Centuries. Yerevan, Voskan Yerevantsi, 2009 (In Armenian). 
2. Izofatova E. Paravon Mirzoyan. Yerevan, Nahapet, 2019 (In Armenian). 
3. Kamalyan M. The Portrait in the Oeuvre of Paravon Mirzoyan. Yerevan, Nahapet, 

2022 (In Armenian). 
4. Aragon L. Henri Matisse: A Novel, Vol. 2. Moscow, Progress, 1978 (In Russian). 
5. Dolgov K. Italian Studies. Moscow, Khudozhestvennaya Literatura, 1987 (In Russian). 
6. Iliadi A. The Nature of Artistic Talent. Moscow, Sovetsky Pisatel, 1965 (In Russian). 
7. Maykapar A. The New Testament in Art (Essays on the Iconography of the Western 

art). Moscow, Kron-Press, 1998 (In Russian). 
8. Matisse. On Matisse's Drawings (with an introductory article by E. Levitin). Le-

ningrad, Sovetsky Khudozhnik, 1969 (In Russian). 
9. Saryan M. Selected Works. Yerevan, Printinfo, 2009 (In Russian). 

 
 

МЕЖДУ КЛАССИКОЙ И МОДЕРНОМ: ИСКУССТВО ФАРАОНА МИРЗОЯНА 
 

РИПСИМЕ ВАРДАНЯН* 
 
Для цитирования: Варданян, Рипсиме. “Между классикой и модерном: искусство Фараона Мир-
зояна”. Искусствоведческий журнал, N 1 (2025): 183-198. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-183 
 

Творчество художника Фараона Мирзояна характеризуется своим много-
гранным подходом и охватывает различные направления искусства, включая в 
себя различные направления от классики до модерна. 

Первым учителем Мирзояна был народный художник Армении, заслужен-
ный художник России Захар Хачатрян. Позже, окончив Ленинградский государ-

* Преподаватель Ереванского государственного университета, кандидат искусствове-
дения, hripsime.vardanyan@ysu.am, статья представлена 10.01.2025, рецензирована 
20.02.2025, принята к публикации 10.06.2025.  

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                             Հռիփսիմե Վարդանյան                                                  197 

ственный институт живописи, скульптуры и архитектуры им. И.Е. Репина, в 
1975 году, Мирзоян вернулся на родину.  

Его творческий путь пересекается, а иной раз идет параллелью с разными 
эпохами мировой культуры, порождая разные темы, но при всем этом выяв-
ляется животворный, ненасытный интерес художника к жизни.  

Ранние композиции Мирзояна несут на себе печать академического ис-
кусства. Реализм в его искусстве не буквален, он выражается через символы, 
метафоры и аллегории, переданные героям. Значительное место в творчестве 
художника занимают портреты, особенно женские. Обращаясь к женской плас-
тике, он подчеркивает более их фигуры, чем лица.  

В своем уникальном творчестве Мирзоян также отразил мифологические 
сюжеты через необычных персонажей, показал нераздельность простых и слож-
ных явлений. 

Пейзаж в творчестве Мирзояна никогда не бывает одинаковым, порой при-
рода на холстах художника идиллическая – воспевающая священность родной 
земли, порой изображающая родину со вселенского ракурса с ее вели-
чественными долинами и возвышенно-стойкими горами.  

Большое место в творчестве художника занимают выполненные в разные 
годы скульптуры, а также работы пастелью, многие из которых впоследствии 
стали объемными произведениями искусства. 

Особое место в творчестве Мирзояна занимает тема христианства, нередко 
с характерными для него символическими знаками. Мирзоян неоднократно 
обращался к теме «Тайной вечери».  

«Тайная вечеря» (1998) является, пожалуй, самой лаконичной трактовкой 
данной темы. Полотно горизонтально разделено на две равные половины. В 
центре верхней части, на синем фоне, изображен белый силуэт Христа. В ниж-
ней части картины – зеркальное, перевернутое отражение Спасителя на красном 
фоне, с черной заливкой контура. Подчеркнута идея о существовании двух ми-
ров. Двойной образ Господа имеет и важное толкование: его образ подобен 
звонарю, миссия которого – повторять единый звон колоколов. 

Ключевые слова: Фараон Мирзоян, пейзаж, портрет, натюрморт, скульп-
тура, христианство, классика и модерн.  
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



198                            Դասականի և մոդեռնի միջև. Փարավոն Միրզոյանի արվեստը                                                 
                                 
BETWEEN CLASSICISM AND MODERNISM: THE ART OF PARAVON MIRZOYAN 
 

HRIPSIME VARDANYAN* 
 

For citation: Vardanyan, Hripsime. “Between classicism and modernism: the art of Paravon Mirzoyan”, 
Journal of Art Studies, N 1 (2025): 183-198. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-183 
 

The article is a review of the creative life of the famous artist Paravon Mirzoyan. 
His art is multifaceted and covers various trends from classicism to modernism. 

The first teacher of Paravon Mirzoyan was the People's Artist of Armenia, 
Honored Artist of Russia Zakar Khachatryan. After graduating from the Ilya Repin 
Institute of Fine Arts, Sculpture and Architecture, the artist returned to his 
homeland. 

His creative path intersects and parallels different epochs of world culture. 
Mirzoyan's early works bear the stamp of academic art. Realism in his art is not 

literal: it is expressed through symbols, metaphors and allegories conveyed to the 
characters. Portraits occupy a significant place in the artist’s oeuvre, especially 
female figures, where bodies are often even emphasized more, than faces. 

The artist also painted mythical subjects with unusual characters, showed the 
continuity of the simple and complex phenomena. 

The landscape in Mirzoyan's art is never the same. Nevertheless, regardless of 
the stylistic approach to the composition, the viewer feels the breath of the painter 
through the picture, senses the energy of Mother Earth. 

Many of the artist's sculptures, created in different years, became works of 
three-dimensional painting. 

The theme of Christianity, often with characteristic symbolic signs, occupies a 
special place in Mirzoyan's oeuvre. The characters of The Last Supper are 
exceptional. “The Last Supper”, created in 1998, is, perhaps, a most unique 
interpretation of this theme. The canvas is horizontally divided into two equal parts. 
In the upper half is Christ’s white blank silhouette leaning on the table with his arms 
wide apart. The mirror image of the Savior is highlighted by black, thereby 
emphasizing the idea of two worlds: the heavenly – perfect and eternal, and the 
earthly. This dual image of Lord also has an important symbolic interpretation: the 
silhouette reminds of a sacred bell, which announces the presence of Christ and in 
that way makes the evil spirits disappaear. 

Key words: Paravon Mirzoyan, landscape, portrait, still-life, sculpture, 
Christianity, classicism and modernism. 

* Lecturer at the Yerevan State University, Doctor of Arts, hripsime.vardanyan@ysu.am. 
The article was submitted on 10.01.2025, reviewed on 20.02.2025, accepted for publication 
on 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



 

ՀՏԴ: 929:746(479.25)Դավթյան   
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-199 

 
ՍԵՐԻԿ ԴԱՎԹՅԱՆԻ ԱՐՎԵՍՏԻ ՍՏԵՂԾԱԳՈՐԾՈՒԹՅԱՆ ՆՈՐ 

ԲԱՑԱՀԱՅՏՈՒՄ (ՁԵՌԱԳՈՐԾ ՏԻԿՆԻԿ-ԱՍԵՂԱՄԱՆ) 
 

ՄԵՐԻ ՔԵՇԻՇՅԱՆ* 
 
Հղման համար. Քեշիշյան, Մերի: «Սերիկ Դավթյանի արվեստի ստեղծագործության նոր բացահայ-
տում (ձեռագործ տիկնիկ-ասեղաման)»: Արվեստագիտական հանդես, N 1 (2025): 199-217. DOI: 10.5 
4503/2579-2830-2025.1(13)-199 
 

Անվանի արվեստաբան, ազգագրագետ, գիտնական, դեկորատիվ-կիրառական ար-
վեստի և արվեստագիտության ոլորտի փորձառու մասնագետ, մանկավարժ, պետական-
հասարակական գործիչ, ՀՍՍՀ մշակույթի վաստակավոր գործիչ Սերիկ Ստեփանի 
Դավթյանը (1893-1978) 1946 թ. վերադառնալով աքսորից` իր հետ բերում է մի առարկա, 
որից չի բաժանվում ողջ կյանքի ընթացքում: Դա կտորից պատրաստված ասեղների 
աման է, բարձիկ, տիկնիկի տեսքով (ոճավորված): Առարկան ի սկզբանե նախատեսված 
է եղել ասեղներ պահելու համար, այն է՝ որպես ասեղաման: Այն Ս. Դավթյանի՝ բռնա-
դատվածության տարիներին պատրաստված և պահպանված միակ առարկան է, որը 
ստեղծվել է կանանց ճամբարում (օգտագործել է ողջ կյանքի ընթացքում): 

Հոդվածում մանրամասն նկարագրվում է հատուկ նշանակություն ունեցող այդ 
առարկան, պատրաստման նյութը, ստեղծման պատմությունը, ստեղծագործական աշ-
խատանքի մանրամասները և վերլուծվում կարևոր այլ փաստեր, որոնք հեղինակը կարո-
ղացել է հավաքել:  

Ասեղամանը պատրաստվել է 1939-45 թթ. ընթացքում, Մագադանում: Այն երկար 
ճանապարհ է անցել Ս. Դավթյանի հետ, ի վերջո, նրա մահից տասնամյակներ անց՝ 
հանգրվանելով Դիլիջանում: Հատկանշական է, որ ասեղաման-բարձիկը ունի դպրոցա-
կան աղջկա տեսք, իսկ դրա փափուկ, գործածելի հատվածը լցված է բռնադատված կին 
բանտարկյալների մազերով (բացատրությունը տրված է):  

Ս. Դավթյանի մահից հետո ասեղաման-տիկնիկը մնացել է դստեր մոտ, որն օգտա-
գործել է այն մինչև 1990-ական թվականները և խնամքով պահել։ 

Հոդվածի առաջին մասում համառոտ, բայց բովանդակալից, հեղինակն անդրա-
դարձել է Ս. Դավթյանի կյանքին ու մասնագիտական գործունեությանը: 

Բանալի բառեր՝ Սերիկ Դավթյան, Դիլիջան, հայկական ասեղնագործություն, 
աքսոր, տիկնիկ, ասեղ, դեկորատիվ կիրառական-արվեստ:  

 
Ներածություն 
(Ս. Դավթյանի կնեսագրական և մասնագիտական գործունեության շուրջ). 
Սերիկ Դավթյանը հայագիտության և կիրառական արվեստի մասնագիտա-

կան բնագավառի ավագ սերնդի անվանի դեմքերից է, դրա անխոնջ ուսումնա-
սիրողը, գիտնական, արվեստագետ-ազգագրագետ, մանկավարժ, պետական և 
հասարակական գործիչ:  

Նրան դժվար է ներկայացնել մեկ ամբողջության մեջ, քանզի միշտ մի կա-
րևոր դրվագ բաց է մնում: Ս. Դավթյանի կյանքը երեք շրջափուլերի մի հանրա-

* Մեսրոպ Մաշտոցի անվան Մատենադարանի գիտաշխատող, marykeshishian@mail.ru, 
հոդվածը ներկայացնելու օրը՝ 10.10.2024, գրախոսելու օրը՝ 10.01.2025, տպագրության ըն-
դունելու օրը՝ 10.06.2025: 

 

                                                 



200                   Սերիկ Դավթյանի արվեստի ստեղծագործության նոր բացահայտում 
                                 
գումար է՝ մանկավարժական և պետական-հասարակական (1913-1937), բռնա-
դատվածության (1937-1946) և գիտական գործունեության (1948-1978): 

Վաստակաշատ գիտնականը տարիներ շարունակ ջանասիրությամբ հա-
վաքել և կորստից փրկել է հայ վարպետների ձեռագործ արժեքները (գորգեր, 
կարպետներ, ասեղնագործ աշխատանքներ, ժանյակներ, զանազան ձեռագործ 
ստեղծագործություններ) և մանրամասն ուսումնասիրել դրանք, մասնագիտա-
կան ասպարեզում մնալով եզակի: Հավաքչական աշխատանքը չի սահմանա-
փակվել միայն Հայաստանում: Նա կիրառական արվեստի ձեռագործ նմուշներ 
է հավաքել աշխարհի չորս ծագերում ապրող հայերից, իր գիտական աշխա-
տանքներում օգտագործել դրանք, առանձնացրել ու բնորոշել նախշերի, դրա 
տարատեսակների, գույների և ոճի բազմաթիվ ձևերը, որոնցով աշխատել է հայ 
կինը: Եզակիորեն քիչ է պատահում, որ ուսումնասիրողը նաև ստեղծագործող 
լինի: Այս պարագայում Ս. Դավթյանն առանձնանում է և՛ որպես ստեղծագործող 
վարպետ, և՛ որպես գիտնական արվեստագետ, հմուտ և բանիմաց ազգագրա-
գետ [15]: 

Ծնվել է 1893 թ. սեպտեմբերի 18-ին, Դիլիջան քաղաքում, տոհմիկ մանկա-
վարժ Ստեփան Դավթի Դավթյանի (1868-1935) ընտանիքում: Նախնական 
ուսումնառությունը ստացել է Դիլիջանի ծխական դպրոցում: Առաջին ուսուցիչ-
ներից մեկը եղել է հայրը, որը Դիլիջանում մեծ հարգանք վայելող մտավորա-
կաններից էր:  

1906 թ. Ս. Դավթյանն ընդունվում է Թիֆլիսի ռուսական 3-րդ օրիորդաց 
(իգական) գիմազիան, որը ոսկե մեդալով ավարտում է 1912 թ., իսկ 1914 թ.՝ 
նույն գիմնազիայի մանկավարժական կուրսերը [10, էջ 3]: Այդ տարիներից 
մտերմանում է բանաստեղծ Հովհաննես Թումանյանին և նրա ընտանիքին [4, 
էջ 606-619]:  

1914 թ. ծննդավայր Դիլիջանից սկսվում է Ս. Դավթյանի մանկավարժական 
առաջին գործունեությունը: Որոշ ժամանակ աշխատելուց հետո մեկնում է Բա-
քու, հետո Աստրախան և այնտեղից Սարատով, որտեղ զբաղվում է ուսուցչա-
կան գործունեությամբ: 1918 թ. ընդունվում է Սարատովի համալսարանի պատ-
մա-լեզվագրական ֆակուլտետ (սովորել է մինչև 1920 թ.): 

1920-ական թթ. արդեն Խորհրդային Հայաստանում Ս. Դավթյանը մանկա-
վարժական աշխատանքը զուգակցում է հասարակական և պետական գործու-
նեության հետ՝ աշխատելով ժողովրդական կրթության բնագավառում, ապա՝ 
պետական կառավարման համակարգում:  

Նշանավոր հոգեբան, մանկավարժ Գուրգեն Էդիլյանի խորհրդով Դիլիջա-
նի գիմնազիայում ռուսաց լեզվի և գրականության դասեր է վերցնում, 1920-
21 թթ. քաղաքային գրադարանում ստեղծում Դիլիջանի առաջին գավառա-
գիտական թանգարանը [12, էջ 4]:  

Դիլիջանյան աշխատանքային տարիների ընթացքում անձնապես ծանոթ է 
եղել հասարակական գործիչ, իշխանուհի Մարիամ Դոլուխանյան-Թումանյա-
նին, որը Դիլիջանի դպրոցի հոգաբարձուների խորհրդի անդամ լինելով՝ աջակ-
ցում է Սերիկին [7, էջ 22]: Հատկապես Դիլիջանի դպրոցներին և կրթական գոր-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                      Մերի Քեշիշյան                                                      201 

ծին առնչվող ասպարեզում Ս. Դավթյանի ներդրումը մեծ է: Նրա շնորհիվ 1920-
ական թթ. սկզբին Դիլիջանում, Նոր Դիլիջանում (Պապանինո), Պողոս-քիլիսա-
յում (Շամախյան), Ջարխեչում (Կույբիշև, այժմ՝ Հաղարծին), Իջևանում, Սևքա-
րում բացվում են առաջին մանկապարտեզները [1, էջ 18]: 

1921 թ. Սերիկը գործուղվում է Էջմիածին՝ աշխատելու որպես գավառային 
լուսբաժնի վարիչ: Նախապես Երևանում Ե. Չարենցից ընդունում է արվեստի 
բաժինը: Մեկ տարի ուսանում է Երևանի պետական համալսարանի պատմութ-
յան ֆակուլտետում (1922-23 թթ.)՝ համատեղությամբ դասավանդելով Երևանի 
Ն.Կ. Կրուպսկայայի անվան (այժմ՝ Նիկոլ Աղբալյանի) դպրոցում: 

1923 թ., մի կարճ ժամանակ, ամուսնու՝ Ներսես Ստեփանյանի1 հետ ապ-
րում է Մոսկվայում2: ՀԿԿ Կենտրոնական կոմիտեի առաջին քարտուղար, պատ-
մաբան Աշոտ Հովհաննիսյանի հրավերով 1924 թ. վերադառնում է Հայաստան՝ 
կրկին հաստատվելով Դիլիջանում: Այստեղ պաշտոնավարում է ժողովրդական 
կրթության բնագավառում, ղեկավարելով մի շարք պատասխանատու պաշտոն-
ներ, միաժամանակ զբաղվում ուսուցչությամբ: 

1925 թ. աշխատանքային նշանակում է ստանում Երևանում՝ կրկին կրթութ-
յան բնագավառում շարունակելով աշխատանքը և զուգահեռ զբաղվելով մշա-
կութային ու կազմակերպչական հարցերով: 1934-37 թթ. եղել է ՀԿ(բ)Կ Կենտկոմի 
կուլտպրոպագանդայի և դպրոցական բաժինների վարիչ, Երևանի քաղաքային 
խորհրդի ժողովրդական կրթության բաժնի վարիչ: 

Ս. Դավթյանին շարունակ մտահոգել են նաև Հայաստանում ապրող ազգա-
յին փոքրամասնությունների կրթության հարցերը: Նրան է վստահվել ղեկավա-
րել հայկական սեկցիան: Նշյալ բնագավառում հատուկ ուշադրություն է հատ-
կացրել ազգային համայնքներին (ռուսներ, քրդեր, եզդիներ, հույներ, ասորիներ, 
մոլոկաններ, մորդվաններ, ադրբեջանցիներ) [8, էջ 76]:  

Ս. Դավթյանի շնորհիվ, Լուսավորության Ժողկոմի թույլտվությամբ, քրդե-
րեն լեզվով, բայց հայերեն տառերով, 1921 թ. Էջմիածնի տպարանում հրատա-
րակվում է քրդագետ, ազգագրագետ Լազոյի3 կազմած քրդական առաջին այբ-
բենարանը, որը կոչվել է «Շեմս» (Արև), մինչև կմշակվեր այբուբենը [11]: 

 

1 Ստեփանյան Ներսիկ (Ներսես) Միքայելի (1898, Ելիզավետպոլ – 1937, Երևան), 
տնտեսագետ, պետական, կուսակցական գործիչ, ԵՊՀ Քաղտնտեսության ամբիոնի վա-
րիչ, 1933-37 թթ. Սովետական Հայաստանի Լուսժողկոմ: Անհիմն մեղադրվել և գնդակա-
հարվել է 1937 թ. հուլիսի 8-ին Երևանում: Արդարացվել է հետմահու, 1956 թ. հունիսի 1-ին:  

2 Սերիկ Դավթյանն իր կյանքի մոսկովյան ժամանակաշրջանում ամուսնու հետ  
բնակվել է Լազարյան ճեմարանի շենքում, որտեղ նրանց մշտական հյուրն է եղել Եղիշե 
Չարենցը:  

3 Աբե Լազո (Ղազարյան Հակոբ, 1864, Հին Բայազետ - 1926, Թիֆլիս), մշակութա-
յին, կրթական գործիչ, անվանի քրդագետ, թատերագետ: 

  

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



202                   Սերիկ Դավթյանի արվեստի ստեղծագործության նոր բացահայտում 
                                 

 
Սերիկ Դավթյան, Դիլիջան, 1956 թ.  

 
1934-37 թթ. Ս. Դավթյանը ղեկավարում է Երևանի քաղաքային խորհրդի 

ժողովրդական կրթության բաժինը: Այդ տարիներին խմբագրում է մի շարք 
մանկապատանեկան թերթեր ու ամսագրեր (այդ թվում՝ «Ժողովրդական լուսա-
վորություն», «Հոկտեմբերիկ», «Պիոներ», «Պիոներ կանչ»), եղել է դրանց հիմ-
նադիրներից: Նա խմբագիրն է եղել «Տեղեկագիր ՀՍԽՀ Լուսավորության 
ժողովրդական կոմիսարիատի» և «ՀՍԽՀ Ժողովրդական լուսավորություն» 
ամսագրերի: Ի դեպ, Ս. Դավթյանը համարվում է նաև Երևանի պատանի հան-
դիսատեսի թատրոնի (ՏՅՈՒԶ) հիմնադիրներից մեկը [14, էջ 58]: 

1936 թ. վերջից մինչև 1937 թ. օգոստոս, ընդամենը 7-8 ամսում, Ս. Դավթ-
յանի նախաձեռնությամբ և իր տրամադրության տակ գտնվող միջոցներով կա-
ռուցվել է դպրոցական յոթ շենք (Բութանիա թաղամասի երկու դպրոց, որոնցից 
մեկը նախատեսված է եղել հայրենադարձների երեխաների համար, Երկաթու-
ղային կայարանի դիմացի դպրոցը, Մայակովսկու անվան դպրոցը, Նորքի թիվ 
117 դպրոցը ևն), Երևանի Աբովյան փողոցի վրա գտնվող ՀՍՍՀ ԳԱ հին շենքը: 

1937 թ. մայիսի 21-ին, բազմաթիվ հայ մտավորականների հետ, շատերի 
նման համարվելով այլախոհ և ժողովրդի թշնամի, անհիմն զրպարտությամբ, 
ձերբակալվում է Ներսիկ Ստեփանյանը [2, էջ 69-79]: 1937 թ. օգոստոսի 4-ին 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                      Մերի Քեշիշյան                                                      203 

ձերբակալվում է Ս. Դավթյանը: Նա ստալինյան ցուցակով Հայաստանում ձեր-
բակալման հրաման ստացած առաջին կինն է4: 

Ս. Դավթյանը դատապարտվում է 10 տարվա ազատազրկման՝ հինգ տա-
րով քաղաքացիական իրավունքների սահմանափակմամբ: Աքսորվում է Մագա-
դան՝ նախապես կալանքը անցկացնելով Վլադիմիրի և Սուզդալի բանտերում:  

Տարիներ անց, Ե. Չարենցի մասին գրած հուշերում, այդ դժոխային օրերի 
մասին Ս. Դավթյանը հիշել է. «Մենք համոզված էինք, որ մեր օրերում չի կարող 
ողբերգություն լինել… Բայց եղավ պատմության մեջ չտեսնված ողբերգություն. 
կապարի պես ծանրություն իջավ մեր սրտերի, մեր էության վրա… ամեն մարդ 
դիմանալ չէր կարող: …Վտանգը պտտվում էր մեր գլխի վրա, մեր շրջապատը 
դատարկվում էր արագորեն, անհասկանալի կերպով, ինչպես երևի լինում է 
ժանտախտի ժամանակ: Ծանր պայմանները օղակում էին, ճնշում» [6, 5]5: 

 

 
Սերիկ Դավթյանի աքսորյան օրերից պահպանված միակ լուսանկարը,  

Մագադան, 1944 թ. 

4 Ստալինյան ցուցակը ԽՍՀՄ Գերագույն դատարանի ռազմական կոլեգիայի կողմից 
դատապարտման ենթակա այն անձանց անվանական ցուցակն էր, որոնք մինչև դատա-
րան ուղարկվելը հաստատվում էին անձամբ Ի. Ստալինի և Քաղբյուրոյի մյուս անդամնե-
րի (Վ. Մոլոտով, Լ. Կագանովիչ, Կ. Վորոշիլով, Ա. Ժդանով, Ա. Միկոյան) կողմից: 

5 Ս. Դավթյանի այս հուշագրության ձեռագիրը պահվում է Ե. Չարենցի տուն-թանգա-
րանում (ՀՖ 7151): Գրել է 1972 թ.: Նվիրատուն Ս. Դավթյանի և Ն. Ստեփանյանի 
դուստրն է՝ Ներիկ Ներսեսի Դավթյանը, որը 1997 թ. այն հանձնել է տուն-թանգարանին: 
Բաղկացած է 43 ձեռագիր թերթից (տարբեր չափերի): Հուշագրությունը 1997 թ. վերա-
տպվել է «Յառաջ» շաբաթաթերթում: 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



204                   Սերիկ Դավթյանի արվեստի ստեղծագործության նոր բացահայտում 
                                 

ՆԳԺԿ-ից Ս. Դավթյանին՝ այլ կանանց հետ, տեղափոխում են Երևանի քա-
ղաքային բանտ6: Հենց այստեղ, ուր բազում զրկանքներ է կրում, լսում է իր սի-
րելիների և մտերիմների մահվան բոթը, այդ թվում նախկին ամուսնու՝ Ն. Ստե-
փանյանի, որը ժամանակի ամենալուսավոր անհատականություններից և մտա-
վորականներից մեկն էր:  

1939 թ. «Ջուռմա» հայտնի նավը, ՍՍՀՄ տարբեր հանրապետություններից 
հարյուրավոր բռնադատվածների հետ, Ս. Դավթյանին հասցնում է Մագադան 
(Կոլիմա): Աշխարհից կտրված, կյանքից պոկված ու զրկանքների մագադանյան 
այդ դաժան տարիները ամեն դեպքում չկոտրեցին նրա համառ ու տոկուն կամ-
քը: Դրանք ծանր փորձությունների ժամանակներ էին: Այստեղ է, որ օրերի պա-
րապը լրացնելու և մտքով դաժան առօրյայից կտրվելու համար, սկսում է զբաղ-
վել ասեղնագործությամբ, նախ երկար ժամանակ աշխատելով նոր կառուցվող 
քաղաքի շենքերի ու ճանապարհների շինարարության վրա, իսկ հետո՝ բռնա-
դատվածների ճամբարի կարի արտադրամասում և ասեղնագործության ցեխում 
[17, էջ 265-325]7: Նույնիսկ աքսորում, բանտային ղեկավարության ընտանիք-
ների համար արվող ձեռագործ աշխատանքների, հյուսվածքների նախշերի հո-
րինվածքներում է գտնում իր հոգեկան անդորրը և հավասարակշռությունը: 
Վճռական բնավորության տեր լինելով՝ տոկաց, ճակատագրի դավերն ու ցավերը 
ամրացրին նրա հոգին, միտքն ու կամքը: Արվեստագետ, թատերագետ  
Ռ. Զարյանի վկայությամբ՝ Ս. Դավթյանի համոզմունքներից մեկն այն էր, որ 
մարդու ճշմարիտ էությունը, տեսակը և բարոյականության չափը ստուգվում է 
բանտում և աքսորում [9, էջ 121]: 

Ս. Դավթյանի աշխատանքային անձնական գործը պահվում է ՀՀ ԳԱԱ Ար-
վեստի ինստիտուտի արխիվում (աշխատել է 1958-78 թթ.): Հետաքրքրիր տեղե-
կություններ են պարունակում նրա ձեռքով գրված մի քանի ինքնակենսագրա-
կանները, որոնցից մեկում նշել է. «Իմ աշխատանքային գործունեության վերել-
քի ժամանակ ես զրպարտվել և 1937 թ. օգոստոսի 4-ին ձերբակալվել եմ, աք-
սորվելով Կոլիմա, Մագադան: Ճամբարներում աշխատել եմ ամենատարբեր 
բնագավառներում և ձեռք բերել մի քանի մասնագիտություններ, որոնցից իմ 
կյանքում մեծ տեղ զբաղեցրեց ձեռագործը:  

1946 թ. լավ աշխատելու շնորհիվ՝ ինձ թույլատրվեց վերադառնալ հայրե-
նիք, Դիլիջան: 

1947 թ. աշխատել եմ Դիլիջանի Ղ. Աղայանի անվան քաղաքային գրադա-
րանում: Սիրելով գիրքը, գրադարանը՝ կարողացա միանգամայն ավերված 
գրադարանը ոտքի կանգնեցնել, պատրաստել կադրեր՝ հետագա աշխատանքի 
համար: 1937 թվականից, դեռևս բանտում լինելով, այլ կանանց հետ զբաղվում 

6 Տևական ժամանակ Սերիկ Դավթյանն ու Զապել Եսայանը եղել են միասին նույն 
բանտախցում:  

7 Ավելի ուշ, բանտարգելության վերջին տարիներին, աշխատել է բռնադատվածների 
ճամբարի հիվանդանոցում և դեղատանը:  

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                      Մերի Քեշիշյան                                                      205 

էի կար ու ձևով, ձեռագործ աշխատանքով: Ճամբարում մագադանյան տեղի 
կար ու ձևի արտադրամասում, մի քանի տարի շարունակ բրիգադիր եմ եղել, 
որտեղ հնարավորություն ունեի մոտիկից ծանոթանալ Սովետական Միության 
շատ ժողովուրդների ձեռագործ աշխատանքներին: 

…Հայաստան վերադառնալով ես համոզվեցի, որ չեմ կարող զբաղվել 
կրթական և կուսակցական աշխատանքների գործերով և իմ ողջ ազատ ժամա-
նակը նվիրեցի հայկական ժողովրդական ձեռագործ արվեստի ուսումնասիրու-
թյանը: Այս գործում շատ օգնեց գորգագործության և ձեռագործի բնագավառնե-
րում իմ ունեցած հմտությունները, որոնք ինձ մոտ զարգացած էին դեռևս ման-
կությունից, ինչպես նաև տեսական այն պատրաստվածությունը, որը ձեռք էի 
բերել Սարատովում՝ ազգագրագետ, պրոֆեսոր Սոկոլովի մոտ, որը ամենի մա-
սին հետաքրքրվում էր Թուրքիայից եկած և Սարատովում, Սամարայում և 
Մերձվոլգյան շրջաններում ապրող հայ գաղթականներից»8: 

Դիլիջանի Ղ. Աղայանի անվան քաղաքային գրադարանում Ս. Դավթյանը 
ստեղծում է ասեղնագործության խմբակներ, նյութեր հավաքում իր ապագա աշ-
խատությունների համար: Բռնադատված լինելով, նրա վրա դրված էին սահմա-
նափակումներ և արգելքներ, որոնք զգուշորեն շրջանցելով՝ Ս. Դավթյանը գիշե-
րով, գաղտնի հասել է Երևան և ծանոթ-բարեկամներից գրքեր և նյութեր հա-
վաքել Դիլիջանի գրադարանի և իր ուսումնասիրելիքի համար: Գրադարանային 
բնագավառին մասնագիտորեն քաջատեղյակ լինելով՝ 1960 թ. լույս է տեսնում 
նրա «Դիլիջանի քաղաքային գրադարանը» աշխատությունը: 
 

 
Ս. Դավթյանը ասեղնագործության խմբակի սանուհիների հետ, Դիլիջան, 1949 թ. 

8 Շարադրանքը ռուսերեն է: Թարգմանությունը մերն է: 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



206                   Սերիկ Դավթյանի արվեստի ստեղծագործության նոր բացահայտում 
                                 

1954 թ. վերականգնվում են Ս. Դավթյանի իրավունքները: 1955 թ. նա վերջ-
նականապես արդարացվում է և տեղափոխվում Երևան: Չնայած առաջացած 
տարիքին և խաթարված առողջությանը՝ կրկին մեծ եռանդով և նվիրումով՝ 
ձեռնամուխ է լինում լուրջ գիտական աշխատանքի:  

1958 թ. ՀԽՍՀ ԳԱ Արվեստի ինստիտուտի դիրեկտոր Ռուբեն Զարյանի 
հրավերով Ս. Դավթյանն աշխատանքի է անցնում ՀԽՍՀ ԳԱ Արվեստի ինստի-
տուտում՝ գիտական աշխատանքը զուգակցելով գործնականին, կարծես շտապելով 
լրացնել այն բացը, որը խլել էին նրանից ազատազրկման 10 տարիները:  

Ս. Դավթյանի նախաձեռնությամբ Հայաստանի շատ բնակավայրերում 
(Երևան, Էջմիածին, Դիլիջան, Վանաձոր, Գյումրի, Սևան) հիմնվում են ձեռա-
գործի խմբակներ: 

Ս. Դավթյանը ջանասիրաբար ուսումնասիրում է միջնադարյան հայ արվես-
տը, մանրանկարչությունը, ոսկերչությունը, փայտագործությունը, ճարտարապե-
տությունը, խաչքարային զարդարվեստը և քանդակը՝ վստահ լինելով, որ ասեղ-
նագործությունն իր ներքին բովանդակությամբ և ոճով ընդհանրություն ունի 
արվեստի այս ճյուղերի հետ: Եվ հաջորդիվ լույս են տեսնում երախտաշատ 
գիտնականի ալբոմներն ու մենագրությունները՝ «Ասեղնագործության ձեռնարկ» 
(Ե., 1956 և 1963 (երկրորդ հրատարակություն)), «Հայկական ժանյակ» (Ե., 
1966), «Հայկական ասեղնագործություն» (Ե., 1972), «Հայկական կարպետ» (Ե., 
1975), «Մարաշի ասեղնագործություն» (Ե., 1978), «Դրվագներ հայկական միջնա-
դարյան կիրառական արվեստի պատմության» (Ե., 1981) աշխատությունները: 
Վերջին երկուսը լույս են տեսել արվեստագետի մահից հետո:  

1963 թ. 70-ամյա Ս. Դավթյանը պաշտպանում է թեկնածուական ատենա-
խոսություն արվեստագիտության գծով՝ «Ակնարկներ հայկական ասեղնագործ 
արվեստի պատմությունից» թեմայով [17, էջ 458-471]9:  

Ակներև, հայագիտական արժեքավոր աշխատություններ ստեղծելու և 
ուսումնասիրելու համար պետք է ունենալ ոչ միայն եռանդ և հետևողակա-
նություն, տեղից-տեղ շրջելու և հավաքչական աշխատանք կատարելու ժա-
մանակ, այլև ազգային կիրառական արվեստի ոճի և ավանդների հմուտ իմա-
ցություն, ավելին՝ եզակի նվիրում գործին: Այդ ամենին իրապես տիրապետել է 
Ս. Դավթյանը:  

Տարիներ շարունակ թղթակցել է «Սովետական մանկավարժ», «Հայաստա-
նի աշխատավորուհի», «Սովետական Հայաստան» ամսագրերին, քաղաքային և 
հանրապետական թերթերին (հատկապես իր ծննդավայրի «Դիլիջան» թերթին): 
Պարբերաբար բազմաթիվ հրավերներ ու հանդիպումներ է ունեցել հանրապե-

9 Ս. Դավթյանի թեկնածուական ատենախոսության պաշտպանությունը բացառիկ 
երևույթ է համարվել, զարմացնելով հայ գիտական հասարակությանը: Առաջացած տա-
րիքում նա կատարել է արդյունավետ և գիտական արժեքավոր պրպտումներով լի աշ-
խատանք, որի թեման հայ ձեռագործ արվեստի պատմության ուսումնասիրությունն է 
(մինչև օրս համարվում է անգերազանցելի): Ապշեցուցիչ է եղել այն եռանդն ու նվիրվա-
ծությունը, որն արվեստագետն ի հայտ է բերել իր բեղուն աշխատանքով: Այս մասին 
գրվել է Ս. Դավթյանին նվիրված բազում հոդվածներում և հարցազրույցներում:  

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                      Մերի Քեշիշյան                                                      207 

տության տարբեր քաղաքների և գյուղերի մշակույթի տների, ասեղնագործու-
թյան խմբակների անդամների, դպրոցականների հետ, որի ժամանակ պատմել 
և ծանոթացրել է հայ ձեռագործ արվեստի հմտություններին:  

Գիտական ծառայությունների համար տարբեր տարիների ընթացքում պար-
գևատրվել է պատվոգրերով և շքանշաններով: Հատկապես 1967 թ. Ս. Դավթյանին 
շնորհվում է Հայկական ՍՍՀ մշակույթի վաստակավոր գործչի պատվավոր կո-
չում և Ինքնագործ արվեստի Համամիութենական փառատոնի դափնեկրի կո-
չում, արժանանում է ԽՍՀՄ «Աշխատանքային Կարմիր դրոշ»-ի շքանշանի և 
Խաչատուր Աբովյանի անվան մեդալի:  

Ս. Դավթյանը վախճանվում է 85 տարեկանում, 1978 թ. փետրվարի 14-ին, 
Երևանում: Կտակի համաձայն՝ թաղվել է ծննդավայրում:  

 
Ուսումնասիրվող նյութի նկարագրություն և վերլուծություն. 
Ոճավորված ձեռակերտ ասեղաման-տիկնիկ 
Աքսորից վերադառնալով՝ Ս. Դավթյանն իր հետ բերում է մի ձեռագործ 

ստեղծագործություն, որից կյանքի ընթացքում չի բաժանվում: Առաջին հայաց-
քից դա աննշան և անհրապույր թվացող առարկա է՝ պատրաստված սովորա-
կան, տարբեր գույնի կտորներից և մորթուց: Դա տիկնիկի տեսքով բարձիկ է՝ 
նախատեսված ասեղների համար (ասեղաման): Ս. Դավթյանն այն պատրաստել 
է Կոլիմայի բռնադատվածների ճամբարում, 1939-45 թթ. ընթացքում:  

Ասեղաման-տիկնիկը միշտ խնամքով օգտագործվել և պահվել է Ս. Դավթ-
յանի մոտ, իսկ մինչև 1990-ական թթ. վերջը շարունակել է գործածել դուստրը՝ 
Ներիկ Դավթյանը [17, էջ 580]10: Այն երկար տարիներ պահվել է Ս. Դավթյանի 
ընտանիքում, դստեր ժառանգների մոտ, իսկ 2023 թ. ամռանը Գայանե Ավե-
տիսյանի կողմից հանձնվել է Դիլիջանի Երկրագիտական թանգարան-պատկե-
րասրահին11: Չհաշված առանձին մաշվածությանը՝ առարկան բավականին լավ 
է պահպանվել, դիմակայել է ժամանակին: 

Ծանոթանալով ասեղաման-տիկնիկի պատմությանը՝ պարզվում է, որ 
ստեղծվել է Մագադանում՝ աքսորյան տարիների շրջանում, հետագայում շրջա-
գայել է Ս. Դավթյանի հետ և երկար ճանապարհ անցել՝ Մագադան-Մոսկվա-
Դիլիջան-Երևան: Ի՞նչն է նրան կապել աննշան և անշուք թվացող, սակայն 
խորհրդավոր այդ ձեռագործ աշխատանքին: Կարծում ենք, որ ստույգ պատ-

10 Դավթյան Ներիկ Ներսեսի (1922, Էջմիածին – 2007, Երևան), բանասեր, մանկա-
վարժ, ռուս բանասիրության և գրականության ուսուցչուհի, երկար տարիներ պաշտոնա-
վարել և դասավանդել է Երևանի Ն. Կրուպսկայայի անվան դպրոցում (այժմ՝ Ն. Աղբալ-
յանի անվան), պետական-հասարակական գործիչ: Հեղինակել է ռուսաց լեզվի և գրա-
կանության մի շարք դասագրքեր: 1968 թ. ընտրվել է Հայաստանի Գերագույն Սովետի 
դեպուտատ, եղել ՍՍՀՄ Գերագույն Սովետի Կրթության, գիտության և մշակույթի հանձ-
նաժողովի անդամ: Մոր ձեռագործելու շնորհքը փոխանցվել է նաև նրան, հրաշալի 
ասեղնագործությունների հեղինակ է: 

11 Ասեղաման-տիկնիկը ցուցադրվում է ԴԵԹՊ-ի Սերիկ Դավթյանին և նրա ստեղծա-
գործություններին հատկացված սրահում: Նյութն առայժմ ֆոնդային համար չունի:  

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



208                   Սերիկ Դավթյանի արվեստի ստեղծագործության նոր բացահայտում 
                                 
ճառն ու գաղտնիքը կիմանար Ս. Դավթյանը: Մեզ մնում է ենթադրությունը: 
Միանշանակ հստակ է, որ այն թանկ է եղել Ս. Դավթյանի համար՝ ունենալով 
նաև մասունքի նշանակություն: Հետևապես դա է պատճառը, որ նա չի բաժան-
վել դրանից և պահել են նաև ժառանգները: 

Երկար տարիներ առարկայի մասին խոսվել է ընտանիքում: Մնացել է սա-
կայն չպարզաբանված հարց. ինչո՞ւ է աքսորի և բռնադատվածության տարինե-
րի դժբախտությունները մոռանալ ցանկացող Ս. Դավթյանը պահել այդ առար-
կան, ավելին, ամեն օր աչքի առաջ ունենալով՝ այն օգտագործել:  

Ոճավորված տիկնիկ-բարձիկն արտաքինով բավականին հետաքրքիր է 
(նկ. 1): Բաղկացած է երկու մասից՝ տիկնիկի մարմնի հատվածից (ասեղները 
խրելու համար կիրառելի բարձիկի հատված) և նրան տեսք ու իմաստ տվող՝ 
գլուխը: Առարկայի ընդհանուր երկարությունը 12 սմ 5 մմ է:  

 

     
      Նկ. 1. Ասեղաման բարձիկ-տիկնիկն              Նկ. 2. Ասեղաման բարձիկ-տիկնիկի  
                       առջևից                                                        հակառակ կողմը 

 
Պատրաստված է չորս տեսակի կտորներից՝ թավիշից, տարբեր գունային 

համադրվածքով գործարանային արտադրության դաջազարդ մետաքսից 
(крепдешин-կրեբդեշին), կարմիր մետաքսից (կերպաս, սատին), կարակուլե 
կամ բուխարու բնական մորթուց (գլխի մազերը), բամբակից և մի քանի տեսա-
կի թելերից (գունային համադրությամբ՝ կարմիր, սև, սպիտակ և շագանակա-
գույն), ալյուրի թանձր մածուկից, կարմիր ու սև թանաքից: 

Հետաքրքիրն այն է, որ աքսորավայրում, կենցաղային սուղ պայմանների և 
կարիքի մեջ, Ս. Դավթյանը կարողացել է գտնել ոչ միայն նման նրբության 
կտորներ, այլև դրան համապատասխան թելեր, համադրել դրանք, ավելին՝ 
ունեցել է ստեղծագործական ցանկություն:  

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                      Մերի Քեշիշյան                                                      209 

Ոճավորված տիկնիկը հետաքրքիր է կառուցվածքով, տեսքով, և առաջին 
հայացքից հարց է առաջանում, թե ի՞նչ մտքով ու նպատակով է ստեղծագործող 
և բռնադատված Ս. Դավթյանը ստեղծել ու ընտրել հենց տիկնիկի կերպարը: 
Նույն հաջողությամբ, և ավելի դյուրին նա կարող էր որպես ասեղաման պատ-
րաստել սովորական, պարզ բարձիկ, որն ավելի քիչ օժանդակ նյութեր, ստեղ-
ծագործական հմտություններ, ջանք և ժամանակ կպահանջեր: Հավանաբար 
ասեղաման-տիկնիկը երկակի իմաստ և խորհուրդ է ունեցել: 

 
Ասեղաման-տիկնիկի առանձին մասերի վերլուծություն 
Գլխի հատվածի պատրաստում և ոճավորում 
Աշխատանքը կատարված է նրբորեն, բարձիկ տիկնիկի գլուխը քանդակ է 

հիշեցնում, շոշափելիս բավականին պինդ է թվում: Գլխի տրամագիծը 19,5 մմ է, 
դեմքի երկարությունը՝ 20,08 մմ: 

Ս. Դավթյանն այն ստեղծելու կամ «կերտելու» համար, որպես հիմք, օգտա-
գործել է բամբակ: Ենթադրելի է, որ պատրաստողը բամբակը նախապես թրջել 
է, դրա վրա աշխատանք տանելով. սեղմելով քամել է բամբակի մեջ ներծծված 
ջուրը, այնուհետև կրկին սեղմման ու ծեփման միջոցով՝ դրան մարդկային գլխի, 
քթի, այտերի ձև տվել: Պատրաստումը քանդակագործի աշխատանք է հիշեց-
նում: Ռելիեֆ դիմագծերը ակնհայտ և արտահայտիչ դարձնելուց հետո թողել է, 
որ բամբակը չորանա, որի ընթացքում պնդացել ու քարացել է: Բամբակը դիմա-
կայել է ժամանակին, լավ է պահպանվել, դառնալով ավելի ամրակայուն և միա-
ձույլ, խիտ համազանգված: Շոշափելով զգացվում է պնդությունը, որը ժամանա-
կի ընթացքում դարձել է ավելի դեղնոտ, ինչի պատճառով բուրդ է հիշեցնում 
կամ մշակված թաղիք:  

Ներքին հիմքը պատրաստելուց հետո այն պատել է կտորով, որի վրա 
տարվել է դեմքի ոճավորված աշխատանքը: Դեմքը պատրաստելու համար 
Ս. Դավթյանն ընտրել է մուգ շագանակագույն (սրճագույն) կտոր: Նախքան այն 
բամբակին հագցնելը, աշխատանք է տարել կտորի վրա. տիկնիկի այտերի, 
կզակի և քթի հատվածներում՝ թելքաշի միջոցով, կտորը այնպես է բացել, որ 
երևում է տակի բամբակը: Սակայն այդ թելերը ամբողջական հեռացված չեն, 
այլ մեկումեջ պահպանվել են, անցում կատարելով բամբակի վրա: Նույն թելքա-
շը, բայց ուղղահայաց ու շատ խիտ ձևով, արված է ճակատին, որի շնորհիվ 
կարծես ֆոնային երանգ է ստեղծում և դիմագիծ:  

Ստեղծագործական բավականին լուրջ աշխատանք է տարված դեմքի 
պատրաստման, դրան շեշտված բնավորություն հաղորդելու համար: Ծեփածո 
բամբակի վրա ռելիեֆ վերադիր հատվածներն ավելի ամուր պահելու նպատա-
կով հեղինակն այն ամրացրել է թելով՝ անցումային մի քանի խաչաձև, ներքին և 
չերևացող ասեղնակար տանելով այդ հատվածներում: Թելակարով ամրացված 
նուրբ երևացող մասերն են տիկնիկի քթի և աչքերի հատվածի անցումները: 
Դրանք արված են շագանակագույն թելով: 

Այն, թե ինչո՞ւ է Ս. Դավթյանը դեմքը պատրաստելու համար կտորի մուգ 
երանգ օգտագործել, չենք կարող ասել: Այն հիշեցնում է թխամորթ, փոքրիկ և 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



210                   Սերիկ Դավթյանի արվեստի ստեղծագործության նոր բացահայտում 
                                 
գեղեցիկ աղջկա դեմք (նկ. 3): Սպիտակ, բայց արդեն դեղնավուն երանգ ստա-
ցած թելով՝ մի քանի վերադիր կար է արված քթի վրա, որով այն ավելի ամուր, 
շոշափելի ու տեսանելի է դարձնում, նաև ռելիեֆ տեսք տալիս: Այտերի ճեղք-
վածքները օվալաձև են (ձախակողմյանի լայնությունը 8 մմ, երկարությունը՝ 1 սմ, 
աջակողմյանի լայնությունը՝ 4-9 մմ, երկարությունը՝ 8 մմ), օվալաձև է նաև ծնո-
տի ճեղքվածքը (լայնությունը 6 մմ, երկարությունը՝ 4 մմ), իսկ քթինը՝ կլորավուն 
(լայնությունը 5 մմ, երկարությունը՝ 4 մմ): Ճակատամասի ճեղքվածքի բացված-
քը արցունքաձև-երկայնաձիգ է (բայց հակառակ՝ ներքևից վերև, երկարությունը՝ 
9 մմ, լայնությունը՝ 3 մմ, 2 մմ և 1 մմ): 

 

 
Նկ. 3. Տիկնիկի դեմքը 

 
Ասեղաման-տիկնիկի մազերը պատրաստվել են կարակուլե կամ բուխարու 

բնական մորթուց, որը կտրել է շատ նրբորեն և վրայից ամրացրել սև և շագա-
նակագույն թելերով: Մորթու ձևից՝ տիկնիկին գանգրամազ տեսք է տրվել: Մա-
զերի սանրվածքի հորինվածքը կարճ է, ասես ունեն կողամասային բացվածք: 
Մորթին բնական լինելու պատճառով շատ լավ է պահպանվել, միայն դարձել է 
ավելի չոր: Ականջներ չի պատրաստել: 

Շատ հետաքրքիր լուծում է տրված աչքերին և բերանին, ինչի շնորհիվ 
դեմքն ունի շեշտված արտահայտչականություն, տեսք և շունչ տալով գլխին: Ակ-
նագնդերը նկարված են12: Նկատենք, որ Ս. Դավթյանը կարող էր դրանք նրբո-

12 Ս. Դավթյանն ունեցել է բնատուր նկարչական ընդունակություններ: Թիֆլիսում 
ուսանելու տարիներին նկարչության դասընթացների է հաճախել Հովհաննես Թումանյա-
նի որդու՝ Արտիկի հետ: Սերիկի հայրը՝ Ստեփան Դավթյանը, որից ժառանգել է ստեղծա-
գործելու շնորհը, երկար տարիներ նկարչություն և գծագրություն է դասավանդել Դիլի-
ջանի ծխական դպրոցում և քաղաքային գիմնազիայում (ավարտել է Թիֆլիսի Միքայել-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                      Մերի Քեշիշյան                                                      211 

րեն ասեղնագործել հարթակարով, անհրաժեշտ գույնի թելերը եղել են (սև և 
սպիտակ), սակայն ընտրել է նկարելու տարբերակը: Ուշադիր զննելուց հետո 
ենթադրելի է, որ դրանք նկարել է ալյուրից պատրաստած մածուկով, որն ամուր 
է, մնայուն և չորանալու դեպքում պահում է ճերմակ գունաերանգը: Նույն տեխ-
նիկայով է արվել աչքերի ակնագնդերը, որոնց ներսում բիբերը՝ մածուկին սև 
թանաք կամ մոխիր խառնելու միջոցով, իսկ դրա ներսում, կրկին ճերմակով կե-
տիկներ է արել: Արցունքագեղձերի տեղում՝ կարմիր թանաքով, անկյունային մա-
սից, արված է մեկական կետիկ: Աչքի երկարությունը 5 մմ է, լայնությունը՝ 3 մմ: 

Աչքերը նկարելու նույն տարբերակով է արվել տիկնիկի բերանը (երկարու-
թյունը՝ 7 մմ, լայնությունը՝ 3 մմ): Այս դեպքում, ճերմակ ներկի հիմքի վրա, կար-
միր թանաքով արված է օվալաձև եզրագիծ: Ալյուրախառը սև թանաքով են 
պատկերվել նաև կեռաձև հոնքերը (երկարությունը՝ 5 մմ, լայնությունը՝ 1 մմ), 
որոնք այնքան էլ լավ չեն երևում (որոշ թանաքներ հատկություն ունեն ժամանա-
կի ընթացքում գունազրկվելու):  

Գլուխը (պարանոցի հատվածում) հավաքված է փակ պարկի բերանի նման 
(միայն հակառակ դիրքով), կարված է սև թելով (նախապես համաչափ կտրելով 
ավելորդ մասերը): Թելը չկտրելով, այն ամրացվել է երկրորդ մասի՝ բարձիկի 
վրա (գլուխն ավելի ամուր պահելու համար թելն ամրացրել է և, անցումով, կա-
խիչի մոտով տարել հետևի կողմ, որը պահում է բարձիկը, նկ. 4): Նկատենք, որ 
Ս. Դավթյանն ամբողջ աշխատանքը կատարելիս օգտագործել է ոչ թե երկտակ 
թելցան, այլ միատակ:  

 

 
Նկ. 4. Տիկնիկի գլուխը դարձերեսից և կախիչը 

յան արհեստագործական դպրոցը): Պահպանվել են 1910-ական թթ. Սերիկի նկարած 
կոմպոզիցիաները, որոնք պահվում են Դիլիջանի Երկրագիտական թանգարան-պատկե-
րասրահում (Սերիկ Դավթյանի անվանական ֆոնդում):  

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                                                                                            



212                   Սերիկ Դավթյանի արվեստի ստեղծագործության նոր բացահայտում 
                                 

Գլխիկը բարձիկին ամրացման հատվածը ծածկելու համար օգտագործվել է 
հնարամիտ տարբերակ. հեղինակը կարմիր սատինե կտորից պատրաստել է 
պիոներական վզկապ և կարմիր թելով ամրացրել անցումային մասում: Եռանկյու-
նաձև հորինվածքով կտրված կտորը միջնամասում՝ դարսերով հավաքված է 
կարմիր թելի միջոցով, որի երանգը մի փոքր գունազրկված է:  

 
Ասեղաման-տիկնիկի մարմնի (բարձիկի) հատվածի պատրաստում և 

ոճավորում  
Նշյալ մասը բուն ասեղաման-բարձիկի հիմքային հատվածն է, որը չնայած 

իր երկարատև գործածությանը, բավականաչափ լավ է պահպանվել: Այն երկե-
րես է: Առաջամասը կարված է սև թավիշից, իսկ հետնամասը՝ գունավոր կրեբ-
դեշինից: 

Բարձիկի հատվածի ընդհանուր երկարությունը 11 սմ է: Հորինվածքը հի-
շեցնում է շրջանագծից անջատված հավասարասրուն եռանկյունի: Հիմքի հատ-
վածում մի փոքր կորություն ունի: Սուրանկյան ձախ և աջ կողմերի երկարությու-
նը՝ 10 սմ 5 մմ է, հիմքում մոտավորապես՝ 9 սմ 5 մմ: 

Բաղկացած է երկու մասից, ստեղծվելով երկտեսակ կտորներից, միմյանց 
միացման միջոցով: Ետնամասի կրեբդեշինը գծավոր, քառակուսի և քառանկ-
յունի պատկերներով դաջածո է (նկ. 2): Գունային երանգները՝ կաթնագույն, 
դեղին, կապտամոխրագույն, օխրայագույն կամ դարչնագույն, մուգ շագանա-
կագույն: Հավանաբար կտրվել է ինչ-որ մաշված հագուստից կամ կարի ար-
հեստանոցում կարվող արտադրանքի թափոններից: Ընդհանուր առմամբ՝ 
Ս. Դավթյանն օգտագործել է ձեռքի տակ եղած կտորների մնացորդները: Այն 
խնամքով և կոկիկ «գաղտնակարով» է [16, էջ 13], իսկ մի փոքր մասում (գագա-
թին)՝ «պատկար» [3, էջ 13] կոչվող կարաձևով ամրացրել է բարձիկի առաջա-
մասի թավիշե կտորին: Ետնամասը լավ է պահպանված: Կարաթելը սև գույնի է, 
որոշ մասերում գունազրկված, կարի ուղղությունը՝ ձախից աջ:  

 

 
Նկ. 5. Ասեղաման բարձիկը (մաշված հատվածից երևում են մարդկային մազերը) 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                      Մերի Քեշիշյան                                                      213 

Բնականաբար, մաշվածության հետքը միայն առաջամասի սև թավիշին է, 
որին խրվել են ասեղները: Հենց մաշվածության շնորհիվ երևում է, որ բարձիկը 
լցված է մարդկային մազերով, ընդ որում՝ բանտարկյալ-բռնադատված տարբեր 
կանանց մազերով (մաշված կտորի ճեղքերից նկատելի են դուրս եկած մազերը, 
որոնք տարբեր գույնի են և հաստության, նկ. 5): Այս ամենի վրա լույս են սփռում 
Ս. Դավթյանի աշխատությունները: Երկարամյա իր ուսումնասիրություններից և 
կյանքի փորձից ելնելով, նա գրում է, որ ասեղները պետք է. «…խնամքով պահել 
ասեղամանի մեջ, կամ բարձիկի վրա, որի մեջ լցվում է բամբակ, բուրդ, թեփ, 
ավազ, մազ, ըստ որում ամենահարմարը վերջինն է» [3, էջ 5; 5, էջ 7]:  

Արվեստաբան-ազգագրագետի առաջարկած ասեղների պահպանության 
այս ձևը հայոց ձեռագործական արվեստի կենցաղում շատ կիրառելի է եղել: 
Մարդկային մազերի մեջ ասեղը պահելով՝ այն չի ժանգոտում, ինչը չի կարելի 
ասել բամբակից կամ բրդից պատրաստված ասեղամանների պարագայում: 
Թեև բուրդը նույնպես օրգանական, կենդանական ծագում ունի, սակայն հնա-
նալով այն ցեցոտվում և փչանում է, իսկ մարդկային մազը ավելի երկար է պահ-
պանվում:  

Հայկական ասեղամանների մասին շատ հետաքրքիր դիտարկում է կատա-
րել ՀՀ Ժողովրդական վարպետ Լ. Մխիթարյանը. «Ասեղի հետ աշխատելը 
զգուշավորություն և ուշադրություն է պահանջում, քանի որ շատ սուր գործիք է, 
փոքր է և կարող է կորչել: Մարդիկ դա վաղուց են հասկացել և ասեղ պահելու 
համար ստեղծել են բազմապիսի պատյաններ, բարձիկներ, գրպանիկներ: 
Դրանք կախել են պատից, դրել սեղանին, կախել գոտուց, պահել գրպանում 
կամ պայուսակում: Զգուշավորության հետ է կապված նաև այն սովորությունը, 
որ ասեղը ձեռքից ձեռք փոխանցել չի կարելի, վատ նշան է համարվել: Պետք է 
ասեղը խրել բարձիկին, իսկ ում փոխանցում են, վերցնում է բարձիկից: Իրակա-
նում այս սնահավատության մեջ արտացոլված է զգույշ և ճիշտ վերաբերմունքը 
ասեղին» [13, էջ 4]: 

Ս. Դավթյանի պատրաստած բարձիկը երկարատև գործածման առարկա է 
դարձել հենց մարդկային մազի շնորհիվ: Ի դեպ, դրա վրա մինչ օրս պահպան-
վել են նրա ստեղծողի մատնահետքերը, քանի որ մազից պատրաստված լինելու 
պատճառով այն երբեք չի լվացվել: Լվանալու դեպքում այն կվնասվեր: Օգտա-
գործվել է խնամքով: Փաստը, որ այն լցված է բռնադատված կանանց, այդ թվում 
նաև Սերիկի մազերով, իր դստերը՝ Ներիկ Դավթյանին հայտնել է հեղինակը: Այդ 
մասին վկայում են ժառանգները: Ի՞նչն է ստիպել Ս. Դավթյանին չբաժանվել 
ասեղաման-բարձիկից՝ կարող ենք միայն ենթադրություններ անել: Ինչո՞ւ է այն 
պատրաստել դպրոցական թուխ աղջկա տեսքով կամ ի՞նչ է մտածել դրան 
նայելիս, օգտագործելիս, կրկին կարող ենք առաջնորդվել ենթադրություններով: 

Ասեղաման-տիկնիկի ետնամասում, գլխի և բարձիկի միացման հատվա-
ծում, եռանկյունու գագաթին, սպիտակ բամբակե հաստ թելով (2 մմ), օղակարի 
միջոցով հյուսել է կախիչ (արված է կտորի եզրին արված կութի վրա և ասեղի 
ծայրով, հանգուցակարով շրջակարել): 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



214                   Սերիկ Դավթյանի արվեստի ստեղծագործության նոր բացահայտում 
                                 

Ստեղծագործող հեղինակը տիկնիկ-բարձիկին ոտքեր և ձեռքեր չի կարել, 
ինչը հեշտ կլիներ, սակայն զգացել է, որ դրանով բարձիկը կզրկվի ընդհանուր 
իմաստից, ասեղաման լինելու նշանակությունից:  

 
Եզրակացություն  
Դպրոցական աղջկա տեսքով ոճավորված ասեղաման բարձիկ-տիկնիկը 

եզակի, թանգարանային մասունք է, նախ՝  
ա) լինելով Ս. Դավթյանի աքսորյան տարիներին պատրաստված, բռնա-

դատված կանանց մազերով լցված լինելու, ժամանակին դիմակայելու, փաստա-
ցի վկայություն, 

բ) որպես բանտային ստեղծագործություն, 
գ) տարիներ շարունակ դրանից չբաժանվելը վկայում է առարկայի հատուկ 

նշանակություն ունենալը: 
Տիկնիկի տեսքով ասեղաման-բարձիկը, ասես, իր մեջ ամփոփում է այն 

մայրական սերն ու ջերմությունը, որից տարիներ շարունակ զրկված են եղել նրա 
երկու զավակները, և որին նայելիս նա ապագայի իր երազանքներն ու նպա-
տակները, մտքերն է փոխանցել: Այդ փոքրիկ և կենցաղային գործածության 
առարկան եղել է կյանքի հանդեպ Ս. Դավթյանի ունեցած սիրո առհավատչյան:  
 
Գրականություն 

1. Առաջին իսկ օրից, «Հայաստանի աշխատավորուհի», ամսագիր, նոյեմբեր, № 11. 
Երևան, 1970: 

2. Գասպարյան Դ. Փակ դռների գաղտնիքը (Չարենցը, Բակունցը և մյուսները). 
Երևան, «Ապոլոն», 1994: 

3. Դավթյան Ս. Ասեղնագործության ձեռնարկ (երկրորդ լրացված հրատա-
րակություն). Երևան, «Հայպետհրատ», 1963: 

4. Դավթյան Ս. Թումանյանն իմ հուշերում (Թումանյանը ժամանակակիցների 
հուշերում). Երևան, ՀՍՍՀ ԳԱ հրատ., 1969: 

5. Դավթյան Ս. Հայկական ասեղնագործության ձեռնարկ. Երևան, «Հայպետ-
հրատ», 1956: 

6. Դավթյան Ս. Հանդիպումներ Եղիշե Չարենցի հետ, «Նոր-դար», հանդես. 
Երևան, № 3-4, 1997: 

7. Դավթյան Ս. Հուշեր անցյալից, «Սովետական մանկավարժ», հանդես, № 4. 
Երևան, 1957: 

8. Դավթյան Ս.Ա. Մյասնիկյանը և կուլտուրական շինարարության հարցերը, 
«Սովետական մանկավարժ», ամսագիր, № 11. Երևան, 1957 

9. Զարյան Ռ. Մայրամուտից առաջ. Ինքնապատում (Սերիկ Դավթյան), հ. 2. 
Երևան, «Նաիրի», 1990: 

10. Թորոսյան Վ. Դժվարին, բայց պայծառ ճանապարհ. «Սովետական դպրոց», 
շաբաթաթերթ. Երևան, 30 ապրիլի, № 18 (2282), 1974: 

11. Լազո, Շամս (Քիթաբե ավալ). Էջմիածին, 1921: 
12. Ղազանջյան Վ. Ժողովրդի վաստակաշատ դուստրը (Սերիկ Դավթյանի ծննդյան 

80-ամյակի առթիվ). «Սովետական Հայաստան», օրաթերթ, 9 ապրիլի, № 83 (16210). 
Երևան, 1974: 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                      Մերի Քեշիշյան                                                      215 

13. Մխիթարյան Լ. Շեղանկյունաձև ասեղամաններ. Երևան, Հեղինակային հրա-
տարակություն, 2020: 

14. Սոլախյան Ա. Հայկական ասեղնագործության երախտավորը, «Գիտություն և 
տեխնիկա», ամսագիր. Երևան, № 4, 1975: 

15. Ստեփանյան Ա. Սերիկ Դավթյան, Կենսամատենագիտություն. Երևան, ՀՀ ԳԱԱ 
«Գիտություն» հրատ., 1999: 

16. Տնարարություն, դասագիրք. Երևան, 1959: 
17. Քեշիշյան Մ. Ժանյակահյուս կյանք. Հայ ժողովրդի շնորհալի դուստրը՝ Սերիկ 

Դավթյան. Երևան, «ՎՄՎ-ՊՐԻՆՏ», 2024, 680 էջ+24 էջ ներդիր: 
 
References 

1. From the very first day, “Armenia working woman”, magazine, November, № 11. 
Yerevan, 1970 (In Armenian). 

2. Gasparyan D. The secret behind closed doors (Charents, Bakunts and others). 
Yerevan, “Apollo”, 1994 (In Armenian). 

3. Davtyan S. Embroidery manual. Yerevan, “State publishing house of Armenia”,  
1963 (In Armenian). 

4. Davtyan S. Tumanyan in my memoirs (Tumanyan in the memoirs of con-
temporaries). Yerevan, Publishing House of the Academy of Sciences of Armenian SSR, 1969 
(In Armenian). 

5. Davtyan S. Embroidery manual for self-made groups. Yerevan, “State publishing 
house of Armenia”, 1956 (In Armenian). 

6. Davtyan S. Meetings with Yeghishe Charents, “Nor-dar”, journal, № 3-4. Yerevan, 
1997 (In Armenian). 

7. Davtyan S. Memories from the past, “Soviet Pedagogist”, journal, № 4. Yerevan, 
1957 (In Armenian). 

8. Davtyan S. A. Myasnikyan and the issues of cultural construction, “Soviet 
pedagogue”, magazine, № 11. Yerevan, 1957 (In Armenian). 

9. Zaryan R. Before sunset. Self-painting (Serik Davtyan), Vol. 2. Yerevan, “Nairi”, 
1990 (In Armenian). 

10. Torosyan V. A difficult but bright path, “Soviet School”, weekly newspaper, April 30, 
№ 18 (2282). Yerevan, 1974 (In Armenian). 

11. Lazo, Shams (Kitabe aval). Etchmiadzin, 1921 (In Armenian). 
12. Ghazanjian V. Meritorious daughter of the people (on the occasion of Serik 

Davtyan’s 80th birthday), “Soviet Armenia”, daily newspaper, April 9, № 83 (16210). 
Yerevan, 1974 (In Armenian). 

13. Mkhitaryan L. Diagonal needle bowls. Yerevan, Author’s edition, 2020 (In 
Armenian). 

14. Solakhyan A. The Grateful of Armenian Embroidery, “Science and Technology”, 
magazine, № 4. Yerevan, 1975 (In Armenian). 

15. Stepanyan A. Serik Davtyan: Bibliography. Yerevan, Publishing House of the  
“Gitutyun” NAS RA, 1999 (In Armenian). 

16. Housekeeping, textbook. Yerevan, Armenian State Educational and Pedagogical 
Publishing House, 1959 (In Armenian). 

17. Keshishyan M. The gifted daughter of the Armenian people. Serik Davtyan. Yerevan, 
«VMV-Print», 2024, 680 p. +24 illustrations (In Armenian). 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



216                   Սերիկ Դավթյանի արվեստի ստեղծագործության նոր բացահայտում 
                                 

НОВОЕ ОТКРЫТИЕ ПРОИЗВЕДЕНИЯ ИСКУССТВА СЕРИК ДАВТЯН 
(КУКЛА-ИГОЛЬНИЦА РУЧНОЙ РАБОТЫ) 

 
МЕРИ КЕШИШЯН* 

 
Для цитирования: Кешишян, Мери. “Новое открытие произведения искусства Серик Давтян 
(кукла-игольница ручной работы)”. Искусствоведческий журнал, N 1 (2025): 199-217. DOI: 10.545 
03/2579-2830-2025.1(13)-199 
 

Известный искусствовед, этнограф, ученый, опытный специалист в облас-
ти декоративно-прикладного искусства и искусствоведения, педагог, государст-
венный и общественный деятель, заслуженный деятель культуры Армянской 
ССР Серик Степановна Давтян (1893-1978) по возвращении из ссылки в 1946 
году привезла с собой предмет, с которым не расставалась на протяжении всей 
своей жизни. Это игольница из ткани, подушечка – в форме куклы /стилизован-
ная/. Предмет изначально предназначался для хранения иголок, а именно как 
игольница. Это единственный предмет, изготовленный и сохранившийся в го-
ды репрессий С. Давтян, созданный в лагере для заключенных женщин (ис-
пользовался на протяжении всей ее жизни). 

В статье подробно описывается этот предмет особой значимости, материал 
изготовления, история создания, подробности творческой работы, а также ана-
лизируются другие важные факты, которые удалось собрать автору. 

Игольница-кукла была сделана в Магадане между 1939 и 1945 годами. Она 
прошла долгий путь вместе с С. Давтян, в конечном итоге оказавшись в Дили-
жане спустя десятилетия после ее смерти. Примечательно, что игольница, или, 
скорее, подушка, имеет вид школьницы, а ее мягкая, пригодная для исполь-
зования часть заполнена волосами репрессированных женщин-заключенных 
(объяснение прилагается). После смерти С. Давтян игольница-кукла осталась у 
ее дочери, каторая использовала подушку до 1990-х годов и бережно хранила, 
зная ее значимось.  

В первой части статьи автор кратко описывает жизнь и профессиональную 
деятельность С. Давтян. 

Ключевые слова: Серик Давтян, Дилижан, армянская вышивка, ссылка, 
кукла, игольница, декоративно-прикладное искусство. 

 

* Научный сотрудник Матенадарана им. Месропа Маштоца, marykeshishian@mail.ru, 
статья представлена 10.10.2024, рецензирована 10.01.2025, принята к публикации 
10.06.2025.  

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                      Մերի Քեշիշյան                                                      217 

A NEW DISCOVERY OF SERIK DAVTYAN’S ARTWORK  
(HANDMADE DOLL AND NEEDLE-CASE) 

 
MERI KESHISHYAN* 

 
For citation: Keshishyan, Meri. “A new discovery of Serik Davtyan’s artwork (handmade doll and needle-
case)”, Journal of Art Studies, N 1 (2025): 199-217. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-199 
 

The famous art historian, ethnographer, scientist, experienced specialist in the 
field of decorative and applied arts and art history, teacher, statesman and public 
figure, Honored Worker of Culture of the Armenian SSR Serik Stepanovna Davtyan 
(1893-1978) upon her return from exile in 1946 brought with her an object that she 
never parted with throughout her life. This is a fabric pincushion in the shape of a 
doll (stylized). The object was originally intended for storing needles. This is the only 
object made and preserved by S. Davtyan during the years of repression, created in 
a camp for female prisoners (used throughout its life).  

The article describes in detail this object of special significance, the material of 
manufacture, the history of creation, details of the creative work, and also analyzes 
other important facts that the author managed to collect. The pincushion-doll was 
made in Magadan between 1939 and 1945. It traveled a long way with S. Davtyan, 
eventually ending up in Dilijan decades after her death. Notably, the pincushion has 
the appearance of a schoolgirl, and its soft, usable part is filled with the hair of 
repressed female prisoners (explanation included). After S. Davtyan’s death, the 
pincushion-doll was left with her daughter, who used the pillow until the 1990s and 
took a thorough care of it, understaning its significance.  

In the first part of the article, the author briefly but meaningfully touched upon 
the life and professional work of S. Davtyan. 

Key words: Serik Davtyan, Dilijan, Armenian embroidery, exile, doll, needle, 
decorative applied art. 

 
 
 
 
 
 

* Researcher at Mesrop Mashtots Matenadaran, marykeshishian@mail.ru. The article was 
submitted on 10.10.2024, reviewed on 10.01.2025, accepted for publication on 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



 

ՃԱՐՏԱՐԱՊԵՏԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ 
 

УДК: 726.822(479.25)+725.945(575.4) 
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-218 

 
БАШНЯ-МАВЗОЛЕЙ В АРГАВАНДЕ  

(ПАМЯТНИК ИНОЗЕМНОГО АРХИТЕКТУРНОГО НАСЛЕДИЯ В АРМЕНИИ) 
 

ГОАР КАРАГЕЗЯН*, АНУШ ТЕР-МИНАСЯН* 
 

Для цитирования: Карагезян, Гоар. Тер-Минасян, Ануш. “Башня-мавзолей в Аргаванде (памятник 
иноземного архитектурного наследия в Армении)”. Искусствоведческий журнал, N 1 (2025): 218-229. 
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-218 

 
Среди мусульманских памятников на территории Армении привлекает внимание 

очень интересный как с архитектурной, так и с исторической точек зрения памятник – 
средневековый мавзолей туркменских эмиров в Аргаванде. 

В XIV-XV веках Армения находилась под властью туркменских племён Кара-Коюнлу, 
а позднее – Ак-Коюнлу. С конца XIV века правителем Армении был представитель динас-
тии Кара-Коюнлу Эмир-Саад, а после него – его дети и внуки. Начиная с последней чет-
верти XIV века Эмир-Саад, расширив свои владения за счет земель армянских князей, 
стал правителем всей страны Араратской. Именно к этому периоду относится это весьма 
интересное сооружение. 

Памятник в Аргаванде привлек внимание также французских путешественников  
Жозефа Турнефора и Жана Шардена. 

Памятники с композициями, схожими с аргавандской башней-мавзолеем, сохрани-
лись также в Нахичевани, Арцахе и в других местах. 

После совместных раскопок мавзолея в Аргаванде армянскими и туркменскими ар-
хеологами и представления обеими сторонами проектов реставрации, между ми-
нистерствами культуры двух стран было подписано соглашение о том, что башня-мавзо-
лей в Аргаванде будет восстановлена в Армении армянской стороной, а армянская цер-
ковь на территории Туркменистана – туркменской. 

Ключевые слова: архитектура, туркменский памятник на территории Армении, за-
метки европейских путешественников, Жозеф Турнефор, Жан Шарден, мавзолей турк-
менских эмиров, башня в Аргаванде. 

 
Вступление 
В XIV–XV веках Армения находилась под властью туркменских племен Кара-

Коюнлу, а затем Ак-Коюнлу. В конце XIV века правителем Армении был предста-
витель династии Кара-Коюнлу Эмир-Саад, после него – его дети и внуки. Начиная 
с последней четверти XIV века Эмир-Саад, расширяя свои владения за счет зе-
мель армянских князей, стал правителем всей страны Араратской. Именно к это-
му периоду и относится это чрезвычайно интересное архитектурное сооружение. 

* Старший научный сотрудник Института литературы им. М. Абегяна НАН РА, канди-
дат филолгических наук, gkaragyozyan@gmail.com.   

* Старший научный сотрудник Института искусств НАН РА, кандидат архитектуры, 
anoush_arch@hotmail.com, статья представлена 07.03.2024, рецензирована 10.09.2024, 
принята к публикации 10.06.2025. 

   

                                                 



Башня-мавзолей в Аргаванде (памятник иноземного архитектурного наследия в Армении)  219 

Это мавзолей-усыпальница туркменских эмиров XV века в виде купольного 
сооружения, под карнизом которого имеется строительная надпись на арабском 
языке о том, что мавзолей сооружен Пир-Хусейном, сыном Эмира-Саада из ди-
настии Кара-Коюнлу в 818 (1413) году [2, с. 23].  

Архитектура мавзолея интересна сочетанием типичных для подобных му-
сульманских сооружений архитектурных особенностей с местными архитектур-
но-строительными традициями.  

 
Архитектура и строительная надпись башни-мавзолея 
Резиденция туркменских эмиров располагалась в самом Ереване, а мавзо-

лей был построен вне города, в 8-ми км к западу – на дороге, ведущей из Ере-
вана в Эчмиадзин. Внешне усыпальница представляет собой крытый куполом 
12-гранный вертикальный объем, построенный, в отличие от других мусуль-
манских памятников, существовавших на территории Армении, не из кирпича, а 
из местного светло-красного туфа. Внутреннее пространство представляет со-
бой круглое помещение. Высота сооружения – 12 метров, покрытие купола было 
исполнено из синей мозаики, от которой сохранился лишь нижний пояс. Отсюда 
и второе название мавзолея – «Геок гумбез», т.е. «Голубой купол». У входа в 
мавзолей помещена фигурка овна, найденная во время раскопок, – вероятно, 
тотемное животное династии, которой был посвящен мавзолей. Среди камней 
вокруг памятника много обломков арки (очевидно, обрамлявшей проем входа 
или окна) и трехгранных пилястров – видимо, находящихся на месте соединения 
граней объема сооружения. Среди обломков имеются и камни с двойной вогну-
тостью, принадлежавшие ряду камней перехода от стены к куполу. Все сооруже-
ние установлено на многоступенчатый стилобат. По объемно-пространственной 
композиции это типичная мусульманская усыпальница, однако, как уже говори-
лось выше, несомненно имеющая особенности, идущие от традиций страны 
своего построения. 

Например, строительные работы мавзолея, скорее всего, были выполнены 
армянскими мастерами, оставившими, согласно традиции тех времен, свои ини-
циалы на обтесанных камнях (Ա, Տ, Հ, Կ). Естественно, это наложило свой отпе-
чаток на строении – об участии армянских мастеров говорит как строительная 
техника сооружения, так и использование определенных форм армянской сред-
невековой архитектуры. Например, весь подкупольный объем мавзолея построен 
при помощи армянской кладки «мидис», а использованный строительный мате-
риал – местный туф различных оттенков: внизу (ниже горизонтального пояса, 
делящего сооружение визуально на две части) – черного и красного, а наверху – 
желтоватого. Узкий пояс над карнизом из красного туфа является как бы пере-
ходным от туфовой части сооружения к кирпичной части купола. Сразу над 
этим поясом идет покрытая синей и голубой глазурью круговая кирпичная клад-
ка. Так плавно осуществляется переход от различных строительных материалов 
и способов кладки.  

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

http://www.maria-online.com/travel/article.php?lg=ru&q=%D0%9A%D0%B0%D1%80%D0%B0-%D0%9A%D0%BE%D1%8E%D0%BD%D0%BB%D1%83


220                                                             Гоар Карагезян, Ануш Тер-Минасян                                    
                                 

 
 

                           
 

                 
 

     

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



Башня-мавзолей в Аргаванде (памятник иноземного архитектурного наследия в Армении)  221 

Текст надписи на стене мавзолея – сразу под карнизом, датированный 1-ым 
октября 1413 года, о котором упомянуто выше, оставил эмир Пир-Хусейн в па-
мять о своем отце Эмир-Сааде. Значение этой надписи под карнизом мавзолея 
очень важно, поскольку исследователи справедливо считают эпиграфические 
надписи источником сведений об исторических событиях, феодально-иерархи-
ческих связях правителей, внутренней структуре феодального общества Арме-
нии в XI-XVI веках и т.д. Тем более, что надпись на этой башне можно считать 
строительной, поскольку в ней упоминается «заказчик» строения: эту «благосло-
венную усыпальницу …приказал построить …величайший, благороднейший, 
…прибежище слабых и бедняков, попечитель ученых и ищущих [знания], по-
мощь неимущим и путникам, слава государства и веры эмир Пир-Хусейн, … – 
сын покойного, …милосерднейшего эмира Са'да…» [8, с. 220-221]. 

Надпись сообщает не только имена нескольких исторических лиц, но и 
некоторые интересные исторические факты. Так, не случайно, что в надписи 
Пир-Будаг хан называется: «...величайший султан, благороднейший хакан, сул-
тан султанов, востока и запада, помощник государства и веры...». После его 
имени упоминается его отец «Иусуф» лишь титулом «нойон» (Юсуф-нойон). 
Этот факт упоминания имени Пир-Будага (сына) раньше имени Юсуф-нойона 
(отца) объясняется тем, что в 1409 году Кара Юсуф (Юсуф-нойон) возвел на 
трон в Тавризе своего сына Пир-Будага, оставаясь в роли регента и верховного 
главнокомандующего войсками. Однако он правил недолго, так как умер в 
месяце ша'бан 816 (ноябрь 1413), а надпись сделана 15 раджаба 816 (11 октября 
1413) года, т.е. за месяц до его смерти [6, с. 69-71].  

Данная надпись, помимо информации, которую она несет, имеет и чисто 
эстетическую функцию, своей красивой вязью букв под горизонтальными 
тягами профилированного карниза и рядом островерхих лиственных орнамен-
тов являясь средством художественной выразительности – едва ли не единст-
венным во всей объемно-пространственной композиции памятника. 

По высоте памятник фактически поделен на три части двумя карнизами и 
частью купольного покрытия. В углы между гранями вделаны полуколонки с 
окаймляющими их орнаментами в виде ряда фестонов.   

 
Однотипные сооружения 
Внешнее сходство композиций связывает башню в Аргаванде, в частности, 

с исламским памятником начала XIV века в Арцахе – примерно в одном километ-
ре от села Арменакаван Аскеранского района. На этом памятнике также обнару-
жена арабская надпись, по которой устанавливается имя заказчика, захоронен-
ного в мавзолее – Йахйи ибн Мухаммад ал-Хаджа. Указано также имя зодчего, 
прочтение которого вызывает разночтения. Четко читается дата строительства 
мавзолея – 1314 год. Сходство между памятниками в их общем решении: в 
обоих имеется два этажа – надземная молельня и подземная крипта, многогран-
ность объема сооружения с внешней стороны (в Аргаванде – восемь граней, а в 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D0%B0%D1%80%D0%B0_%D0%AE%D1%81%D1%83%D1%84
https://ru.wikipedia.org/wiki/XIV_%D0%B2%D0%B5%D0%BA


222                                                             Гоар Карагезян, Ануш Тер-Минасян                                    
                                 
Арменаване – двенадцать), а разница – во внутренней композиции: в арцахском 
сооружении внутреннее пространство крестообразно и на первом уровне, в то 
время как в аргавандском оно круглое.  

Есть разница и в покрытии сооружений – аргавандский мавзолей покрыт 
сферическим куполом, а относящийся к арцахской архитектурной школе – пира-
мидальным шатром. Это приводит к различиям и в объемно-пространственных 
композициях памятников – если аргавандская усыпальница производит впечат-
ление башни, то арцахская напоминает сильно удлиненный по пропорциям ба-
рабан армянских церквей с куполом (довольно часто встречающаяся в ислам-
ских мавзолеях композиция).  

Также на территории Арцаха – в селе Ваноца (бывш. Джиджимли) Кашатаг-
ского района (в нескольких километрах от Хндзореска) имеется еще один одно-
типный памятник того же периода (XIV-XVI века) – мавзолей «Мелик Аджар», ко-
торый является усыпальницей эмира Кара Юсуфа – тоже одного из предводите-
лей государства Кара-Коюнлу. Памятник имеет более приземистые пропорции, 
суживающийся кверху объем, также многогранный, покрыт куполом. На этой 
же территории, довольно близко от первого, имеется второй мавзолей – под 
названием «Кяр гюмбез» («Глухой купол»). Видимо, он относится к более поздне-
му периоду и имеет совершенно другую объемно-пространственную компози-
цию: прямоугольную нижнюю часть, а сверху – объем, напоминающий барабан 
купола.  

 Относительно купола в виде полусферы мавзолея в Аргаванде Р.Г. Мура-
дов пишет: «Среди рисунков французского художника Грело, побывавшего в 
Ереване вместе с путешественником Шарденом во второй половине XVII в., есть 
изображение некой «эриванской башни». Несомненно, это башенный мавзолей, 
но он имеет мало общего с аргавандским. Сооружений такого типа на некропо-
лях Араратской долины было несколько, какая-то часть их разрушилась через 7 
лет после визита французов, во время землетрясения 1679 г. Купол, изображен-
ный Грело в виде каменного полушария, не находит аналогов ни в армянской, 
ни в тюркской архитектуре. Натурное обследование кирпичной части мавзолея в 
Аргаванде, а также анализ его фотографий середины ХХ в., когда сохранность 
кладки верхних рядов была лучше нынешней, привела некоторых исследовате-
лей к мнению, что эти данные указывают на шатровую конструкцию» [4]. Как 
нам представляется, исследователь ошибается – судя по всем изображениям и 
сохранившимся руинам, башня в Аргаванде имела именно полусферическое 
покрытие. 

 
Французские путешественники и другие исследователи о башне в Ар-

гаванде и однотипных сооружениях 
Башня привлекала внимание путешественников, посетивших Армению в 

разные годы – сама по себе или в сравнении с однотипными памятниками. Так, 
описывая достопримечательности Нахичевана, Жан-Батист Тавернье пишет о 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D0%B8%D1%80%D0%B0%D0%BC%D0%B8%D0%B4%D0%B0_(%D0%B0%D1%80%D1%85%D0%B8%D1%82%D0%B5%D0%BA%D1%82%D1%83%D1%80%D0%B0)
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D0%B8%D1%80%D0%B0%D0%BC%D0%B8%D0%B4%D0%B0_(%D0%B0%D1%80%D1%85%D0%B8%D1%82%D0%B5%D0%BA%D1%82%D1%83%D1%80%D0%B0)
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A8%D0%B0%D1%82%D1%91%D1%80_(%D0%B0%D1%80%D1%85%D0%B8%D1%82%D0%B5%D0%BA%D1%82%D1%83%D1%80%D0%B0)
http://vahemart.livejournal.com/227188.html


Башня-мавзолей в Аргаванде (памятник иноземного архитектурного наследия в Армении)  223 

привлекшей его внимание башне, которая является, «как предполагают, творе-
нием Ленг Тимура, в пору его завоевания Персии» [11, с. 54]. Интересно, что 
описание этой башни содержится и в «Кругосветном путешествии» итальянского 
путешественника Джемелли Карери, который был одним из первых европейцев, 
совершивших кругосветное путешествие [10, с. 28]. У обоих путешественников 
описываемое сооружение расположено в окрестностях Нахичевана, сложено из 
кирпича и заканчивается шатром. Согласно Тавернье, башня выполнена в   
форме двенадцатигранника, который к середине переходит в четырехгранник. 
Построена эта башня, по мнению Гевонда Алишана, в XII веке, в период 
царствования Ильдегизов. Видимо, путешественники имели в виду мавзолей 
«Момине-Хатун» (или «Купол Атабека») в городе Нахичеван. 

Описав эту башню, путешественник обращается к сходной по конструкции 
башне в виде купольного мавзолея, а именно – той самой, которая находится в 
селе Аргаванд. Он упоминает и находящуюся под карнизом купола арабоязыч-
ную надпись, свидетельствующую о том, что памятник сооружен Пир-Хусейном, 
сыном Эмир-Саада из династии Кара-Коюнлу в 818 (1413 году) [2, с. 23]. При 
безусловном сходстве композиций обоих памятников, у них есть и некоторые 
различия: нахичеванский памятник десятигранный и имеет бо՛льшую высоту 
(сейчас сохранились 25 метров из первоначальных 34-х). Мавзолей, как и арга-
вандский, состоял из подземной и наземной частей.  

Изображение нахичеванской башни имеется и в третьей части атласа к «Пу-
тешествию по Кавказу...» Фредерика Дюбуа де Монперё (лист XXII, Париж. 
1840 год). 

В Нахичеване была еще одна однотипная башня, о которой исследователь 
памятников города и всей Нахичеванской провинции В.Н. Григорьев пишет: 
«…на конце города башня, вышиною в 13 саженей, наружным видом пред-
ставляющая правильную десятистороннюю призму; бока этой башни и карниз 
украшены разноцветными муравленными изразцами; из них же сделаны навер-
ху какие-то надписи, вероятно из Корана. Говорят, что эта башня построена бы-
ла в роде мавзолея над могилою Атабега, первого Министра при Кизил Арслане, 
который царствовал в 13 веке и за коим последовало поколение Сефиев. Подле 
сей гробницы была прежде мечеть, построенная тем же государем: от нее оста-
лись только каменные ворота с двумя по краям минаретами, в 10 саженей вы-
шиною» [7, с. 68].  

Тот же автор упоминает о подобной башне в Нахичеванской провинции – в 
селении Карабаглар, которое, как предполагает автор – исследователь провин-
ции В.Н. Григорьев, «было прежде небольшим городом». По его описанию, 
«особенного внимания заслуживает высокая круглая башня, подобная находя-
щейся в городе Нахичеване; снаружи она представляет вид 15-ти сплоченных 
столбов, украшенных разными фигурами из вымуравленных кирпичей голубого 
цвета; на карнизе изображены разноцветными литерами молитвы из Корана и 
надпись, что башня эта построена Багадыр Ханом во время Турецкого владычества 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

http://www.maria-online.com/travel/article.php?lg=ru&q=%D0%90%D1%80%D0%B3%D0%B0%D0%B2%D0%B0%D0%BD%D0%B4
http://www.maria-online.com/travel/article.php?lg=ru&q=%D0%9A%D0%B0%D1%80%D0%B0-%D0%9A%D0%BE%D1%8E%D0%BD%D0%BB%D1%83


224                                                             Гоар Карагезян, Ануш Тер-Минасян                                    
                                 
над сею страною. Близ этой башни, служившей вероятно мечетью, находятся ка-
менные ворота с высокими по бокам минаретами» [7, с. 78]. 

Последняя башня, построенная в первой половине XIV века, находится в 
30 км к северо-западу от Нахичевани. Своими архитектурными деталями она от-
личается от предыдущих башен тем, что ее объем составлен примыкающими 
друг к другу двенадцатью полукруглыми гранями (высота всей башни – 30 м). 
Внутренняя композиция представляет собой круглое пространство. На некотором 
расстоянии от мавзолея тоже расположены два минарета, видимо, построенные 
позже. Судя по тому, что в этой башне также имелись два уровня – наземный и 
подземный – крипта, она тоже была усыпальницей, несмотря на ошибочное 
предположение автора исследования, что башня, вероятно, служила мечетью.  

Вернувшись к башне в Аргаванде, следует упомянуть, что она привлекала 
внимание также французских путешественников Жозефа Питтона де Турнефора и 
Жана Шардена. «Со стороны Епархии расположена старинная, довольно странно-
го строения башня, – пишет Турнефор, – она имела бы сходство с фонарем 
Диогена1, если бы не была построена в восточном вкусе: она округлой формы и с 
куполом» [12, с. 202]. 

«Недалеко от епархии находится старинная башня, построенная из тесаного 
камня. Я не смог узнать ни дату ее постройки, ни кем она была построена, ни 
для чего она была построена. Снаружи надпись, буквы которой похожи на арм-
янские, но даже армяне не могут ее прочесть. Эта башня явно древнее строе-
ние, – делится своими впечатлениями побывавший в Ереване Шарден, – нес-
колько странное в плане архитектурного решения. Внутри она полая. Вокруг 
башни развалины, расположение которых говорит о том, что там некогда был 
монастырь, а башня была посередине» [9, с. 163-164]. 

Гевонд Алишан также усматривает сходство описанной Шарденом башни с 
башней, построенной при Атабеках в Нахичеване [1, c. 304].  

Схожие решения в общей композиции и деталях всех вышеупомянутых ба-
шен-усыпальниц очевидны.  

Интересно, что мавзолей такого же типа, к тому же связанный с именем 
Пир-Хусейна, имеется и в нынешнем Аджикабульском районе Республики Азер-
байджан [13]. По объемно-пространственной композиции очень похожий на па-
мятник в Аргаванде мавзолей богато украшен изразцовыми фризами и плитами, 
покрытыми подглазурными полихромными росписями, а также надглазурными 
росписями специальной краской – люстром. Они были созданы известными 
мастерами керамических изразцов – иранскими мастерами из города Кашан. На 
рубеже XIX-XX веков часть изразцов Пир-Хусейна была перевезена в Европу, а 
оттуда они уже попали в собрание Государственного Эрмитажа [13].   

1 Памятник Лисикрата (Хорегический монумент Лисикрата, фонарь Диогена) – мону-
мент в Афинах, около Акрополя, воздвигнутый в 334 году до н.э. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 

https://ru.wikipedia.org/wiki/XIV_%D0%B2%D0%B5%D0%BA
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9D%D0%B0%D1%85%D0%B8%D1%87%D0%B5%D0%B2%D0%B0%D0%BD%D1%8C
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9C%D0%B8%D0%BD%D0%B0%D1%80%D0%B5%D1%82
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%90%D1%84%D0%B8%D0%BD%D1%8B
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%90%D0%BA%D1%80%D0%BE%D0%BF%D0%BE%D0%BB%D1%8C


Башня-мавзолей в Аргаванде (памятник иноземного архитектурного наследия в Армении)  225 

Обращается к башне и известный географ и путешественник Генри Линч. 
«Любопытная старая башня, которую видели Шарден и Турнефор, – пишет он, 
– уже давно исчезла и сохранилось только ее изображение, оставленное нам 
первым из этих путешественииков» [3, c. 275].  

В точности неизвестно, сколько подобных усыпальниц-мавзолеев было на 
территории Армении. Так, в результате археологических раскопок, проведенных 
археологом Арамом Калантаряном близ кинотеатра «Москва» (район центра Ере-
вана – Шаар (Շահար)), были обнаружены остатки башни, также схожей по строе-
нию с вышеописанными башнями. Сохранились также руины башнеобразных 
усыпальниц более древнего периода, как, например, восьмиугольная снаружи и 
круглая изнутри башня 1-2 веков н.э. на территории современного села Пара-
кар. Имеющее в своей основе те же принципы объемно-пространственной ком-
позиции, это сооружение, возможно, в какой-то мере послужило прототипом  
для других однотипных построений, хотя они сходны и с мусульманскими соору-
жениями других стран. 

По свидетельствам жителей села Аргаванд, там тоже наряду с известным 
мавзолеем имелись другие однотипные сооружения – два мавзолея значительно 
меньших размеров, которые разрушились от времени, а камни их использова-
лись в других постройках [5].  

 
Проекты по реставрации памятника 
В советские годы усыпальница в Аргаванде не только не была разрушена, 

но и взята на учет Государственным комитетом по делам строительства и архи-
тектуры при Совете Министров Армянской ССР в качестве архитектурного па-
мятника. По заказу Министерства культуры Армении за счет госбюджета были 
произведены некоторые работы по благоустройству территории мавзолея. В 
1998 году на территории усыпальницы Институтом археологии и этнографии 
НАН РА совместно с Институтом истории Туркменистана были произведены ар-
хеологические раскопки (руководители – Х. Юсупов и Г. Мелконян).  

В декабре 2012 года мавзолей в рамках официального визита в Армению 
посетил президент Туркменистана Гурбангулы Бердымухамедов. Тогда было 
предложено совместными усилиями реставрировать памятник и восстановить 
его купол.  

Сотрудничество было продолжено в 2013 году, когда специалисты Нацио-
нального управления по охране, реставрации и исследованию памятников куль-
туры при Министерстве культуры Туркменистана изучили мавзолей на месте, 
произвели частичные обмеры и сделали эскизный проект восстановления па-
мятника, который был представлен на заседании Научно-методического совета 
Министерства культуры Армении в 2014 году и получил одобрение. 

Однако этот проект не был осуществлен, и в Научно-исследовательском 
центре историко-культурного наследия РА был создан новый проект реставра-
ции мавзолея (авторы – Ованнес Санамян и Андраник Саргсян). Как нам пред-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



226                                                             Гоар Карагезян, Ануш Тер-Минасян                                    
                                 
ставляется по аналогии с другими однотипными памятниками, этот проект более 
достоверный. Однако и он, к сожалению, до сих пор не осуществлен. Остается 
надеяться, что в скором будущем к этому проекту обратятся специалисты, и он 
будет реализован на месте, ибо значение Мавзолея в Аргаванде неоспоримо – 
как для дела сохранения памятников разных культур в Армении, так и для исто-
рии туркменской средневековой архитектуры. 

Между министерствами культуры двух стран – Армении и Туркменистана, 
была заключена договоренность, что Туркмения со своей стороны будет рестав-
рировать армянскую церковь на своей территории. 

 
Заключение 
Архитектура башни-мавзолея туркменских эмиров в Аргаванде типична для 

сооружений этого периода и подобного функционального назначения, однако, 
будучи построенной на территории Армении, она, безусловно, отражает и архи-
тектурно-строительные особенности армянских соружений. Многостороннее 
исследование памятника и особенно его сравнительный анализ с однотипными 
сооружениями в Армении и других странах, в первую очередь – в Туркмении, 
может сыграть важную роль в изучении этого типа в истории архитектуры.  
 
Литература 

1. Ալիշան Ղեւոնդ. Այրարատ. Վենետիկ, Սբ. Ղազար, 1890: 
2. Փափազյան Հ. Օտար տիրապետությունը Արարատյան երկրում (ԺԵ դ.), «ԳԱ 

Տեղեկագիր», № 7-8, 1960:  
3. Линч Х.Ф.Б. Армения. Путевые очерки и этюды. Тифлисъ, Издание Торговаго 

дома «И.Е. Питоев и К», 1910. 
4. Мурадов Р., О форме покрытия мавзолея туркменских эмиров в Аргаванде, 

тезизы доклада, https://archi.ru/elpub/91848/o-forme-pokrytiya-mavzoleya-turkmenskikh-e 
mirov-v-argavande 

5. Отчет по изучению памятника в Аргаванде ГНКО «Центр историко-культурного 
наследия» РА, рукопись. 

6. Папазян А. Арабская надпись на гробнице туркменских эмиров в селе Аргаванд, 
«Ближний и Средний Восток, сборник статей». Москва, 1962. 

7. Статистическое описание Нахичеванской провинции. Василий Николаевич 
Григорьев, Санкт-Петербург, 1833, https://books.google.am/books?id=VglnAAAAcAAJ&pg= 
PA74&dq=djoulfa&hl=ru&sa=X&ved=0ahUKEwi74I2FzpPYAhWEyKQKHVC4AZE4FBDoAQhA
MAU#v=onepage&q=djoulfa&f=false 

8. Хачатрян А. Корпус арабских надписей Армении VIII-XVI вв., выпуск I. Ереван, 1987. 
9. Chardin Jean. Voyages du Chevalier Chardin, en Perse, et autres lieux d’Orient, 

Vol. 2. Paris, 1811. 
10. Gemelli Careri. Voyage du tour du monde, t. 2. Paris, 1726. 
11. Tavernier Jean-Baptiste. Les six voyages de Jean-Baptiste Tavernier. Paris, Ribou, 1713.  
12. Tournefort Pitton de, Relation d'un voyage du Levant: fait par ordre du Roi par 

M. Pitton de Tournefort: contenant l'histoire ancienne & moderne de plusieurs isles de 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

https://ru.wikipedia.org/w/index.php?title=%D0%9C%D0%B8%D0%BD%D0%B8%D1%81%D1%82%D0%B5%D1%80%D1%81%D1%82%D0%B2%D0%BE_%D0%BE%D0%B1%D1%80%D0%B0%D0%B7%D0%BE%D0%B2%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D1%8F,_%D0%BD%D0%B0%D1%83%D0%BA%D0%B8,_%D0%BA%D1%83%D0%BB%D1%8C%D1%82%D1%83%D1%80%D1%8B_%D0%B8_%D1%81%D0%BF%D0%BE%D1%80%D1%82%D0%B0_%D0%90%D1%80%D0%BC%D0%B5%D0%BD%D0%B8%D0%B8&action=edit&redlink=1
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9C%D0%B8%D0%BD%D0%B8%D1%81%D1%82%D0%B5%D1%80%D1%81%D1%82%D0%B2%D0%BE_%D0%BA%D1%83%D0%BB%D1%8C%D1%82%D1%83%D1%80%D1%8B_%D0%A2%D1%83%D1%80%D0%BA%D0%BC%D0%B5%D0%BD%D0%B8%D1%81%D1%82%D0%B0%D0%BD%D0%B0


Башня-мавзолей в Аргаванде (памятник иноземного архитектурного наследия в Армении)  227 

l'archipel, de Constantinople, des côtes de la Mer Noire, de l'Arménie, de la Géorgie, des 
frontières de Perse et de l'Asie Mineure.., t. 3. Lyon, 1717. 

13. https://www.facebook.com/hermitagelectorium/photos/a.413119302419374/149893279050
4681/?type=3 
 
References 

1. Alishan Ghevond. Ayrarat. Venice, St. Lazarus, 1890 (in Armenian). 
2. Papazyan H. Foreign Rule in the Araratian Country (15th Century). “Proceedings of 

the Academy of Sciences”, № 7–8, 1960 (In Armenian). 
3. Lynch H. F. B. Armenia: Travel Sketches and Studies. Tiflis, Published by the trading 

house “I. E. Pitoev & Co.”, 1910 (In Russian). 
4. Muradov R., On the Form of the Roof of the Mausoleum of the Turkmen Emirs in 

Argavand, conference paper abstract, https://archi.ru/elpub/91848/o-forme-pokrytiya-mavzo 
leya-turk-menskikh-emirov-v-argavande (In Russian). 

5. Report on the Study of the Monument in Argavand, GNCO “Center for Historical 
and Cultural Heritage” of the Republic of Armenia, manuscript (In Armenian). 

6. Papazyan A. An Arabic Inscription on the Tomb of the Turkmen Emirs in the Village 
of Argavand. In: The Near and Middle East, Collection of Articles. Moscow, 1962 (In Russian). 

7. Statistical Description of the Nakhichevan Province. Vasily Nikolaevich Grigoriev. 
Saint Petersburg, 1833, https://books.google.am/books?id=VglnAAAAcAAJ&pg=PA74&dq=djo 
ulfa&hl=ru&sa=X&ved=0ahUKEwi74I2FzpPYAhWEyKQKHVC4AZE4FBDoAQhAMAU#v=onepa
ge&q=djoulfa&f=false (In Russian). 

8. Khachatryan A. Corpus of Arabic Inscriptions of Armenia, 8th–16th Centuries, Issue I. 
Yerevan, 1987 (In Russian). 

ԴԱՄԲԱՐԱՆ-ԱՇՏԱՐԱԿ ԱՐԳԱՎԱՆԴՈՒՄ (ՕՏԱՐԵՐԿՐՅԱ 
ՃԱՐՏԱՐԱՊԵՏԱԿԱՆ ԺԱՌԱՆԳՈՒԹՅԱՆ ՀՈՒՇԱՐՁԱՆ ՀԱՅԱՍՏԱՆՈՒՄ) 

 
ԳՈՀԱՐ ԿԱՐԱԳՅՈԶՅԱՆ*, ԱՆՈՒՇ ՏԵՐ-ՄԻՆԱՍՅԱՆ* 

 
Հղման համար. Կարագյոզյան, Գոհար, Տեր-Մինասյան, Անուշ: «Դամբարան-աշտարակ Արգավան-
դում (օտարերկրյա ճարտարապետական ժառանգության հուշարձան Հայաստանում)»: Արվեստագի-
տական հանդես, N 1 (2025): 218-229. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-218 

 
Հայաստանի տարածքում գտնվող մահմեդական հուշարձանների շարքից 

Արգավանդում պահպանվել է և՛ ճարտարապետական, և՛ պատմական տեսա-
կետից շատ հետաքրքիր մի հուշարձան՝ թուրքմենական էմիրների միջնադար-
յան դամբարանը: 

* ՀՀ ԳԱԱ Մ. Աբեղյանի անվան գրականության ինստիտուտի ավագ գիտաշխատող, 
բանասիրական գիտությունների թեկնածու, gkaragyozyan@gmail.com: 

* ՀՀ ԳԱԱ արվեստի ինստիտուտի ավագ գիտաշխատող, ճարտարապետության թեկ-
նածու, anoush_arch@hotmail.com, հոդվածի ներկայացնելու օրը՝ 07.03.2024, գրախոսելու 
օրը՝ 10.09.2024, տպագրության ընդունելու օրը՝ 10.06.2025: 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



228                                                             Гоар Карагезян, Ануш Тер-Минасян                                    
                                 

14-15-րդ դարերում Հայաստանը գտնվում էր թուրքմենական Կարա-Կո-
յունլու, հետագայում՝ Ակ-Կոյունլու ցեղերի տիրապետության տակ: 14-րդ դարի 
վերջում Հայաստանի կառավարիչն էր Կարա-Կոյունլու թագավորության ներ-
կայացուցիչ Էմիր-Սահադը, որից հետո՝ նրա երեխաներն ու թոռները: 14-րդ 
դարի վերջին քառորդից սկսած Էմիր-Սահադը՝ ընդլայնելով իր ունեցվածքը 
հայկական իշխանների հողերի հաշվին, դարձավ ամբողջ Արարատյան երկրի 
տիրակալը: Հենց այդ շրջանին է վերաբերում չափազանց հետաքրքիր այս 
կառույցը: 

Արգավանդի հուշարձանը գրավել է նաև ֆրանսիացի ճանապարհորդներ 
Ժոզեֆ Տուրնեֆորի և Ժան Շարդենի ուշադրությունը: 

Արգավանդի դամբարան-աշտարակի հետ նույնատիպ ծավալա-տարածա-
կան և հատակագծային հորինվածքներ ունեցող հուշարձաններ հանդիպում են 
նաև Նախիջևանի և Արցախի, ինչպես և այլ երկրների ճարտարապետության մեջ: 

Հայաստանի և Թուրքմենստանի անցկացրած համատեղ պեղումներից և 
վերականգնման նախագծեր ներկայացնելուց հետո երկու երկրների մշակույթի 
նախարարությունների միջև պայմանագիր է կնքվել այն մասին, որ Հայաստա-
նում կվերականգնվի Արգավանդի աշտարակ-դամբարանը, իսկ Թուրքմենստա-
նում՝ հայկական եկեղեցի։ 

Բանալի բառեր՝ ճարտարապետություն, թուրքմենական հուշարձան Հա-
յաստանի տարածքում, եվրոպացի ճանապարհորդների նոթեր, Ժոզեֆ Տուր-
նեֆոր, Ժան Շարդեն, թուրքմենական էմիրների դամբարան, աշտարակ Արգա-
վանդում: 

 
THE MAUSOLEUM-TOWER IN ARGAVAND 

(A MONUMENT OF FOREIGN ARCHITECTURAL HERITAGE IN ARMENIA) 
 

GOHAR KARAGYOZYAN*, ANUSH TER-MINASYAN* 
 

For citation: Karagyozyan, Gohar, Ter-Minassyan, Anush. “Mausoleum-tower in Argavand (a monument 
of foreign architectural heritage in Armenia)”, Journal of Art Studies, N 1 (2025): 218-229. DOI: 10.5450 
3/2579-2830-2025.1(13)-218 
 

Among the Muslim monuments in the territory of Armenia, the medieval 
mausoleum of Turkmen emirs in Argavand attracts from both the architectural and 
historical perspectives. 

* Senior Researcher of NAS RA M. Abeghyan Institute of Literature, Doctor of Philology, 
gkaragyozyan@gmail.com. 

* Senior Researcher of NAS RA Institute of Arts, Doctor of Architecture, 
anoush_arch@hotmail.com. The article was submitted on 07.03.2024, reviewed on 10.09.2024, 
accepted for publication on 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



Башня-мавзолей в Аргаванде (памятник иноземного архитектурного наследия в Армении)  229 

In the XIV-XV centuries Armenia was under the rule of the Turkmen Kara-
Koyunlu dynasty. and later, Ak-Koyunlu dynasties. From the end of the XIV century, 
Emir Sahad from the Kara-Koyunlu dynasty ruled over Armenia, succeeded by his 
sons and grandsons. Starting from the last quarter of the XIV century, Emir Saad, 
expanding his property at the expense of the Armenian princes’ lands, became the 
ruler of the entire Ararat region, to which period this unique construction belongs. 

Тhe Argavand monument attracted the attention of the French travelers Joseph 
Tournefort and Jean Chardin. 

Monuments with identical composition as the Argavand mausoleum-tower have 
also survived in Nakhichevan, Artsakh and some other places. 

After the collaborative excavations of the mausoleum in Argavand by Armenian 
and Turkmen archaeologists, and presentation of the restoration projects by both 
sides, an agreement between the Ministries of Culture of the two countries was 
achieved and signed on restoration of the tower-mausoleum in Argavand by the 
Armenian side, and of an Armenian church in Turkmenistan – by the Turkmen side. 

Key words: architecture, Turkmen monument in the territory of Armenia, 
notes оf European travelers, Joseph Tournefort, Jean Chardin, mausoleum of 
Turkmen emirs, tower in Argavand. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



 

ՀՏԴ: 726.5(479.25)  
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-230 

 
ԱՐԹԻԿԻ ՄԱՐԻՆԵ ԿԱՄ ՍԲ. ԱՍՏՎԱԾԱԾԻՆ ԵԿԵՂԵՑՈՒ 

ՎԵՐԱԿԱԶՄՈՒԹՅՈՒՆՆ ՈՒ ՎԵՐԱԿԱՆԳՆՄԱՆ ԽՆԴԻՐՆԵՐԸ 
 

ՀՐԱՆՏ ՀՈՎՍԵՓՅԱՆ* 
 
Հղման համար. Հովսեփյան, Հրանտ: «Արթիկի Մարինե կամ Սբ. Աստվածածին եկեղեցու վերա-
կազմությունն ու վերականգնման խնդիրները»: Արվեստագիտական հանդես, N 1 (2025): 230-238. 
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-230 
 

Հոդվածը նվիրված է վաղ միջնադարյան հայկական եկեղեցական ճարտարապե-
տության կարևոր հուշարձաններից մեկի ուսումնասիրությանը, նրա նախնական ծավա-
լատարածական հորինվածքի և գմբեթային համակարգի վերակազմության խնդիրներին։ 
Մասնագիտական աղբյուրների և պահպանված նյութական վկայությունների վերլուծու-
թյունը ցույց է տալիս, որ եկեղեցին կառուցվել է 5–6-րդ դարերում և ի սկզբանե եղել է 
խաչաձև հատակագծով գմբեթավոր կառույց։ Չնայած ժամանակակից որոշ հետազո-
տողների կասկածներին՝ հուշարձանն ուսումնասիրած վաղ շրջանի հեղինակավոր 
գիտնականների տվյալները, ինչպես նաև պահպանված ճարտարապետական տար-
րերը, թույլ են տալիս վստահորեն վերականգնել նրա նախաստեղծ կերպարը։ Հոդվա-
ծում մանրամասն քննվում է խաչթևերի պահպանված վիճակը, արձանագրվում են տար-
բեր ժամանակաշրջանների վերանորոգումների հետքերը և հիմնավորվում գմբեթի՝ 
ութանիստ թմբուկով, տրոմպային փոխանցման համակարգով կառուցված լինելը։ Տի-
պաբանական և համաչափական վերլուծությունն իրականացվել է հայկական վաղ միջ-
նադարյան մի շարք համանման հուշարձանների հետ համեմատությամբ։ Արդյունքում 
առաջարկվում է հուշարձանի նախնական տեսքի փաստական և տեսական վերակազ-
մության համալիր մոտեցում, որը կարևոր ներդրում է հայ ճարտարապետության զար-
գացումների և միանավ սրահ եկեղեցիներից խաչագմբեթ տիպին անցման գործընթացի 
ուսումնասիրության մեջ։ 

Բանալի բառեր՝ Արթիկի Սբ. Աստվածածին եկեղեցի, վաղ միջնադար, միանավ 
եկեղեցի,  գմբեթավոր եկեղեցի, հատակագիծ, խաչթև, համաչափություն: 

 
Ներածություն 
Ըստ մասնագիտական գնահատման՝ եկեղեցին կառուցվել է 5-6-րդ դարե-

րում [2, էջ 21]: Չնայած ներկայում որոշ հետազոտողներ դրա գմբեթի առկա-
յության վերաբերյալ կասկածներ են հայտնել, ժամանակին հուշարձանն 
ուսումնասիրող այնպիսի գիտնականներ, ինչպիսիք են Թ. Թորամանյանը, 
Յո. Ստրժիգովսկին, Ա. Երեմյանը և Պ. Կունեոն միակարծիք են նախնական ծա-
վալատարածական հորինվածքի մասին: Սա արևմտյան արտաքին բաց խո-
րաններով, ներքուստ` գլխավոր խորանի երկու թևերին առկա բաց խորան-
ներով, խաչաձև հատակագծով, գմբեթավոր եկեղեցի է [3, էջ 110]: Նշված բնու-
թագիրն ապացուցող բոլոր փաստերը, որոնք, բարեբախտաբար, դեռևս պահ-
պանված են հուշարձանի կանգուն մնացած ծավալի վրա և անվիճելի կռվան են 

* ՀՀ ԳԱԱ արվեստի ինստիտուտի ճարտարապետության բաժնի գիտաշխատող, ճար-
տարապետության թեկնածու, Hrant.Hovsepayan1988@gmail.com, հոդվածը ներկայացնելու 
օրը՝ 20.12.2024, գրախոսելու օրը՝ 10.02.2025, տպագրության ընդունելու օրը՝ 10.06.2025: 

 

                                                 



                         Արթիկի Մարինե կամ Սբ. Աստվածածին եկեղեցու վերակազմությունն...      231 

հանդիսանում հուշարձանի թմբուկատակ ծավալի նախնական տեսքի հավաս-
տի վերակազմության համար: Ինչ վերաբերում է գմբեթին, ապա անտարակույս 
է դրա` վաղ միջնադարում տարածված և այլընտրանք չունեցող տրոմպային հա-
մակարգով ութանիստ թմբուկով գմբեթավորված լինելը: Ներկայում հատվա-
ծաբար մինչ խաչթևերի քիվատակ նիշը պահպանված կառույցի տուֆակերտ 
պատերի շարվածքի միասնականությունը, կրաբետոնե միջուկի լիցքերի հա-
մասեռությունը փաստում են հետագա վերանորոգումների ժամանակ դրանց 
նախնական անեղծ վիճակի պահպանման և էական ձևափոխումներ չկրելու 
մասին: Հաշվի առնելով, որ ծածկասալերի կիրառումը սկսվում է 8-9-րդ դարե-
րում, նախնական կառույցը, ամենայն հավանականությամբ, կղմինդրածածկ է 
եղել, ինչը ծածկի հետագա վերանորոգումների ժամանակ, հավանաբար միջ-
նադարում, փոխարինվել է քարե ծածկասալերի: Որպես ուշ շրջանի վերանո-
րոգումների հետևանք կարելի է բացատրել նաև 12-13-րդ դարերին հատուկ 
արևելյան խորանների նեղ լուսամուտաբացվածքների և քիվի տրամատի մշակ-
ման ձևերը: Հետաքրքրական է սակայն, որ գլխավոր խորանի՝ տվյալ ժամանա-
կաշրջանին ոչ բնորոշ նեղ պատուհանի բարավորի քարը կրում է իր վրա վաղ 
միջնադարին այդքան բնորոշ հավասարաթև խաչի կնիքը:   
 

 
Նկ. 1. Հուշարձանի ընդհանուր տեսքը հարավ-արևմուտքից 

 
Հիմնական նյութի շարադրանք 
Ներկայում հուշարձանը գտնվում է վթարային վիճակում (նկ. 1):  
ա/ ԱՐԵՎՄՏՅԱՆ ԽԱՉԹԵՎ. Պատերը, շարվածքում առկա ուղղաձիգ ճա-

քերից խարխլված, տեղ-տեղ երեսապատի քարերը թափված վիճակով հիմնո-
վին պահպանվել են: Դեռևս անցյալ դարավերջին կանգուն թաղածածկը թափ-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



232                                                                                Հրանտ Հովսեփյան                                    
                                 
ված է: Կանգուն վիճակում պահպանվել է խաչթևի միջնամասի թաղակիր կա-
մարը, եռանկյունաձև ճակտոնի վրայի ու թևերի հորիզոնական գոտու մի քանի 
քիվաքարեր: Ճակատին վիմագիր արձանագրություն ունեցող խոշորածավալ 
բարավորով և վրան բեռնաթափող կամարով շքամուտքի և խաչթևի լայն պա-
տուհանի բացվածքները ներկայում խցված են անմշակ քարե չոր շարվածքով: 
Ընդլայնականներից զգալի ձգվածություն ունեցող արևմտյան խաչթևի ծավա-
լային զանգվածը ջլատում, նրբացնում և նրա գեղագիտական ընկալմանը 
նպաստող տեսք է հաղորդում բարձրության միջին մասում` շքամուտքի կամարի 
գագաթի նիշով իրականացված ֆրիզի 30 սմ բարձրությամբ հորիզոնական 
գոտին: Դրա միջոցով հաստության 20-25 սմ չափով նվազեցմամբ թեթևացվել 
են նաև ստորին մասում 1 մետրից ավել պատերի զանգվածները: Պատերը 
միդիս շարվածքով են՝ վաղ քրիստոնեական կառույցներին բնորոշ կրող խոշո-
րաչափ տուֆե բլոկներից: 

Նախաստեղծ կերպարում վերակառուցման արդյունք է՝ ավելի ուշ շրջանում 
նշված գոտու 25 սմ լայնությամբ ելուստի վրա նստող գլանաձև թաղը: Թաղի 
կառուցմամբ ծածկի տակ առնված հյուսիսային բաց խորանի ներկա վկա-
յությունն են տեղում պահպանված թաղի առաջին շարքի քարերն ու հին ծա-
վալին կցակառուցված պատերի մնացորդները: Հարավային կողմում նմանա-
տիպ հավելվածի երբևէ գոյության որևէ վկայություն չկա, ինչը կարելի է բա-
ցատրել նաև այս մասում ֆրիզի ելուստի ավելի նեղ /18-19 սմ/ լինելու հանգա-
մանքով: Նշված հատվածներում առկա են նաև բազում ուղղանկյունաձև փոր-
վածքներ: Դրանք ենթադրաբար արդյունք են հետագայում Հայաստան ներխու-
ժած քոչվոր ցեղերի, որոնք փայտե գերանների տեղադրմամբ վրանատիպ կե-
ցավայրեր են ստեղծել իրենց համար:    

Այնուամենայնիվ՝ խաչթևի ծավալատարածական հորինվածքը նախնական 
տեսքով վերականգնելու բոլոր նախադրյալներն առկա են.  

• Արևմտյան ճակտոնի գագաթն ու կողերի թեքությունները նշող քարերը, 
ինչպես նաև հարավային անկյունային քիվաքարը, 

• հորիզոնական քիվագոտու մի քանի քարերի հետ միասին պահպանված 
հյուսիսային և հարավային ճակատները, ամբողջովին պահպանված շքամուտքն 
ու լուսամուտը, 

• ներսում` պատերն ու գլանաձև թաղի ստորին շարքերը: 
բ/ ՀՅՈՒՍԻՍԱՅԻՆ ԽԱՉԹԵՎ. Հյուսիսային պատի երկու անկյուններում 

գոյացած ուղղաձիգ, միջանցիկ ճաքերով խարխլված վիճակում պահպանվել է 
եռանկյունաձև ճակտոնի միջին հատվածի մնացորդներով: Անցյալ դարի 80-ա-
կաններին կատարված չափագրություններում առկա ճակտոնի թեքություննե-
րով մշակված գագաթի երկու քարերի ուրվագծերով, քիվատակ նիշով կանգուն 
արևելյան պատի արտաքին շարվածքով, ինչպես նաև արևմտյան բաց խորանի 
տանիքին առկա, տրանսեպտի արևմտյան պատի արտաքին երեսապատի 
ստորին երկու շարքի պահպանված հատվածներով գրաֆիկորեն ճշգրիտ ամ-
բողջացվում է խաչթևը:  

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                         Արթիկի Մարինե կամ Սբ. Աստվածածին եկեղեցու վերակազմությունն...      233 

Գծ. 1. Միանավ սրահ եկեղեցուց գմբեթաձև եկեղեցուն անցնելու վերլուծություն 
 

Գծ. 2. Հուշարձանի և նրան ժամանակակից ու տիպաբանորեն նման եկեղեցիների 
համեմատական վերլուծություն, հատակագծային լուծման ազդեցությունը 

արևմտաեվրոպական գմբեթավոր բազիլիկների վրա 

Գյուլագարակ; Տորմակ  
եկեղեցի, 5-6 դդ.    

 

 
 

 Հոբարձի; Միանավ  
եկեղեցի, 5-6 դդ. 

 

 

 
 
 
 
 

Վարդաբլուր. Ջգրաշեն 
եկեղեցի, 6-րդ դ. 

 

 

Սվերդլով.  
Սբ. Գևորգ եկեղեցի, 6-րդ դ. 

 

 
 

Արթիկ.  
Սբ. Մարինե եկեղեցի, 5-6 դդ.  

. 

 

Թալին. Ներքին Սասունշենի  
եկեղեցի, 6-7-րդ դդ. 

Թալին. Սբ. Աստվածածին   
եկեղեցի, 6-7-րդ դդ. 

 

Արթիկ. Լմբատավանք,  
7-րդ դ. 

 
Ախուրյան. Մայիսյան, 

Տիրանավոր եկեղեցի, 7-րդ դ. 

 

Բյուրական. Արտավազիկ  
եկեղեցի, 7-րդ դ. 

 

Սեն-Սեռնեն բազիլիկա,  
11-12-րդ դդ. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



234                                                                                Հրանտ Հովսեփյան                                    
                                 

    
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Գծ. 3. Արևմտյան ճակատ    
 
 

                                             
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Գծ. 4. Կտրվածք, հատակագիծ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                         Արթիկի Մարինե կամ Սբ. Աստվածածին եկեղեցու վերակազմությունն...      235 

Հյուսիսային տրանսեպտի թաղի, գմբեթակիր անկյունային մույթերի և կա-
մարի վերականգնման համար հիմք են հանդիսանում արևմտյան խաչթևում 
պահպանված թաղի կոնստրուկտիվ համակարգը կազմավորող տարրերը: 

Արևմտյան բաց խորանի ամբողջական պահպանված գմբեթարդ ծածկի 
պայտաձև եզրակամարի մակերևույթից 1 մ ներս ընկած երեսապատի երկու 
շարք քարերը նշում են խաչթևի արևմտյան պատի արտաքին երեսը: Հիմնովին 
պահպանվել է նաև խաչթևի արևելյան պատին կառուցված /ավագ խորանի 
հյուսիսային կողմում/ խորանը իր գմբեթարդ ծածկով և եկեղեցու արևելյան 
պատին բացված ուղղանկյուն պատուհանաբացվածքով: 

գ/ ԱՐԵՎԵԼՅԱՆ ԽԱՉԹԵՎ. Ավագ խորանի պատերը կիսաքանդ, խարխլված 
վիճակում կանգուն են մինչ գմբեթարդ ծածկի կրնկի նիշը: Պահպանվել է ավագ 
խորանի ուղղանկյունաձև պատուհանաբացվածքը, որի չափերն ու ձևը կասկած 
են հարուցում դրա նախաստեղծ լինելուն: Հարավային խաչթևի հարավային 
խորանի ներքին միակոր երեսապատը պահպանվել է հարավահայաց մասում 
կիսով չափ` խորանին հարող անկյունում:  

դ/ ՀԱՐԱՎԱՅԻՆ ԽԱՉԹԵՎ. հիմնահատակ քանդված է:  
Անցյալ դարասկզբին դեռևս կանգուն հարավ-արևելյան անկյունը 1980-ա-

կաններին մասամբ պահպանված էր, իսկ ներկայում մնացել են միայն խաչթևի 
պատերի ստորին 2-3 շարքերի հատ ու կենտ քարեր: Ստորին 3-4 շարքերի 
առկայությամբ պահպանված է խաչթևի ներքին երեսապատը, ինչը և ամբող-
ջացնում է նրա հատակաձևը: Աբողջական վերականգնման համար բավարար 
նյութ պարունակող ծավալով պահպանված են նաև հարավային բաց խորանով 
կառուցված արևմտյան պատի ստորին շարքերը:   

ե/ ԳՄԲԵԹ. Չի պահպանվել: Եկեղեցին խաչագմբեթ կառույց լինելու 
վկայությունն են ներկայում հյուսիսային խաչթևի արևմտյան պատի, բաց խո-
րանից վեր պահպանված տրանսեպտի արտաքին երեսապատի հիմնաշար-
քերը, 4,86×4,86 մետր չափերի հատակագծով գմբեթատակ քառակուսին կազ-
մավորող գմբեթակիր որմնամույթերի դիրքերը պահպանած հիմնաքարերը: 

Գմբեթային փոխանցման, ինչպես նաև թմբուկի և գմբեթի վերաբերյալ 
առայժմ հուշարձանապատկան բեկորների տեսքով փաստացի նյութ չի հայտ-
նաբերվել: Գմբեթային համակարգի վերակազմության համար հիմք է ընդունվել 
վաղ միջնադարյան մի շարք հուշարձանների (Աշտարակի Կարմրավոր, Թա-
լինի Սբ. Աստվածածին, Օձուն և այլն) գմբեթների ձևի ու կառուցվածքի համա-
չափական վերլուծությամբ ստացված տվյալների ընդհանրական համադրումը: 
Ըստ նկարագրված մոտեցման՝ վերակազմվել է թմբուկատակ քառակուսուց 
ութանիստ թմբուկին և դրանից վեր կորնթագ գմբեթարդին անցման երկշարք 
տրոմպային համակարգով գմբեթ: Գլխավոր առանցքներով թմբուկի նիստերին 
համաձայն անալոգների վերակազմվել են կամարաձև բացվածքով չորս պա-
տուհաններ:  

Ինչպես վերը նշվել է՝ եկեղեցու նախնական ծածկույթն, ամենայն հավա-
նականությամբ, եղել է թրծած կավակղմինդրե տարրերից, ինչը հետագայում 
փոխարինվել է քարե ծածկասալերով: Պեղմամբ՝ տարածքում բացվել են ուշ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



236                                                                                Հրանտ Հովսեփյան                                    
                                 
շրջանի սենյակների մնացորդներ և գտնվել են խաչթևերի երկլանջ ծածկի գա-
գաթի կամարաձև ելուններով մշակված ճարտարապետական տարրերից, իսկ 
կղմինդրի կամ քարե ծածկասալի բեկորներ չեն հայտնաբերվել:  

զ/ ՍՐԱՀ. ինչպես ընդունված էր վաղ միջնադարում՝ եկեղեցու բեմը եղել է 
ոչ բարձր, ինչը հաստատվում է արևելյան խորանների՝ անմիջապես հատակից 
բարձրացող սրբատաշ պատերի առկայությամբ:  

 
Եզրակացություն 
Ուսումնասիրելով վաղ միջնադարյան միանավ եկեղեցիները, առանձնաց-

վել են Գյուլագարակի Տորմակ, Հոբարձիի, Սվերդլովի Սբ. Գևորգ և Վարդա-
բլուրի Ջգրաշեն 5-6-րդ դարերի եկեղեցիները, դրանց հատակագծերի վերլու-
ծությունը հստակորեն ցույց է տալիս աստիճանական անցումը միանավ տիպից 
խաչաձև գմբեթավոր տիպին (գծ. 1): Մասնավորապես, պահպանելով սրահի 
համաչափությունները տեղաշարժվել են արտաքին բաց խորաններով ավան-
դատները դեպի արևմուտք կառույցին տալով խաչաձև հատակաձև՝ ստեղծելով 
նաև թմբուկի համար անհրաժեշտ քառակուսի հիմքը:  

Առանձնացվել են նաև Հուշարձանին ժամանակակից ու տիպաբանորեն 
նման եկեղեցիները` Ներքին Սասունաշենի, Թալինի Սբ. Աստվածածին, Արթիկի 
Լմբատավանք, Ախուրյանի Տիրանավոր, Բյուրականի Արտավազիկ 6-7-րդ դա-
րերի եկեղեցիները: Հատկանշական է Մարինե եկեղեցուց սերած տիպի՝ 
հռոմեական խաչի համաչափական լուծումներով հատակագծի հավանական 
ազդեցությունը արևմտաեվրոպական միջնադարյան գմբեթավոր բազիլիկների 
հատակագծերի առաջացման վրա (գծ. 2): 

Մարինե եկեղեցին միանավ սրահ եկեղեցուց գմբեթաձև եկեղեցուն անց-
նելու նախօրինակ է, որով և նրա նշանակությունը հայ ճարտարապետության 
համար առավել կարևոր է [1, էջ 51]: Պարզվում է նաև, որ հայկական ճարտա-
րապետության մեջ Սբ. Աստվածածին եկեղեցու յուրօրինակ հատակագծային 
լուծումները՝ 5 արևելահայաց խորաններով (2 արտաքին բաց և 3 ներքին), 
այլևս երբեք չի կրկնվում՝ ապացուցելով պնդումը, որ այն հանդիսացել է անցու-
մային տիպ: Հայտնի է, որ միջնադարյան ճարտարապետներն օգտագործում 
էին հատուկ նախագծման համար համաչափական մեթոդներ, մոդուլային ցան-
ցեր՝ ոսկե հատման կանոնների կիրառմամբ: Նշյալ մեթոդները կիրառված են 
հատակագծի, պահպանված ճակատային հատվածների, ինչպես նաև թմբուկի՝ 
համաչափական վերլուծությամբ վերակազմության մեջ (գծ. 3, 4):  

Այսպիսով՝ կառույցի նախաստեղծ կերպարը բացահայտելու համար ներ-
կայացվեց մինչ թմբուկը ընկած հատվածի փաստական վերականգնման նա-
խագիծը, ամբողջական կերպարի տեսական՝ համաչափական վերլուծությամբ և 
անալոգիաների մեթոդի կիրառմամբ վերակազմությունը:   

 
Գրականություն 

1. Հայկական սովետական հանրագիտարան, հ. 2. Երևան, 1966: 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                         Արթիկի Մարինե կամ Սբ. Աստվածածին եկեղեցու վերակազմությունն...      237 

2. Հասրաթյան Մ. Հայկական վաղքրիստոնեկան ճարտարապետությունը. Մոսկ-
վա, 2010: 

3. Paolo Cuneo. Architettura Armena. Roma, 1988. 
 

References 
1. Armenian Soviet Encyclopedia, Vol. 2. Yerevan, 1966 (In Armenian). 
2. Hasratyan M. Armenian Early Christian Architecture. Moscow, 2010 (In Armenian). 

 
РЕКОНСТРУКЦИЯ ЦЕРКВИ МАРИНЕ ИЛИ СВ. БОГОРОДИЦЫ 

И ЗАДАЧИ РЕСТАВРАЦИИ 
 

ГРАНТ ОВСЕПЯН* 
 

Для цитирования: Овсепян, Грант. “Реконструкция церкви Марине или Св. Богородицы и задачи 
реставрации”. Искусствоведческий журнал, N 1 (2025): 230-238. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-230 
 

Статья посвящена исследованию одного из значимых памятников ран-
несредневековой армянской церковной архитектуры и проблеме реконструкции 
его первоначального объемно-пространственного облика и купольной системы. 
Анализ письменных источников, результатов полевых обследований и сохра-
нившихся архитектурных элементов позволяет датировать сооружение V–VI вв. 
и рассматривать его как крестово-купольный храм. Несмотря на высказанные в 
последнее время сомнения относительно существования купола, данные, за-
фиксированные ранними исследователями, а также сохранившиеся конструк-
тивные признаки убедительно свидетельствуют о его изначальном наличии. В 
работе подробно рассматривается современное аварийное состояние памятни-
ка, степень сохранности западного, северного и восточного рукавов креста, а 
также следы поздних перестроек и ремонтов. Обоснована реконструкция купола 
на восьмигранном барабане с применением двухрядной тромповой системы, 
характерной для раннего средневековья. Типологический и пропорциональный 
анализ проведен в сопоставлении с рядом армянских памятников V–VII вв. В 
результате предложена комплексная методика фактической и теоретической 
реконструкции первоначального облика сооружения, позволяющая уточнить 
процесс перехода от однонефных зальных церквей к крестово-купольному типу 
в армянской архитектуре. 

Ключевые слова: Церковь Св. Богордицы, раннее средневековье, одно-
нефная церковь, купольная цековь, план, пропорциональность. 
 

* Научный сотрудник отдела архитектуры Института искусств НАН РА, кандидат 
архитектуры, Hrant.Hovsepayan1988@gmail.com, статья представлена 20.12.2024, рецен-
зирована 10.02.2025, принята к публикации 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 

mailto:Hrant.Hovsepayan1988@gmail.com


238                                                                                Հրանտ Հովսեփյան                                    
                                 

RECONSTRUCTION OF THE ST. MARIANE, OR ST ASTVATSATSIN CHRUCH 
AND THE PROBLEMS OF RESTORATION 

 
HRANT HOVSEPYAN* 

 
For citation: Hovsepyan, Hrant. “Reconstruction of the St. Mariane, or St Astvatsatsin Chruch and the 
problems of restoration”, Journal of Art Studies, N 1 (2025): 230-238. DOI: 10.54503/2579-2830-
2025.1(13)-230 
 

The article examines one of the significant monuments of early medieval 
Armenian ecclesiastical architecture, focusing on the reconstruction of its original 
spatial composition and domed structure. Based on the analysis of scholarly sources, 
field observations, and the surviving architectural evidence, the church is dated to 
the V–VI centuries and is interpreted as a cross-domed building. Although some 
modern researchers have questioned the existence of a dome, the data recorded by 
early scholars and the preserved structural elements clearly support the presence of 
an original domed system. The study provides a detailed assessment of the monu-
ment’s current deteriorated condition, the degree of preservation of the western, 
northern, and eastern wings, and the architectural features resulting from later 
restorations. The dome is reconstructed as resting on an octagonal drum using a 
two-tier tromp system, which was typical of early medieval Armenian architecture. 
Typological and proportional analyses are carried out through comparison with a 
number of contemporary Armenian churches of the the to VII centuries. As a result, 
the article proposes a comprehensive approach combining factual reconstruction 
and theoretical modeling to reveal the monument’s original appearance. This re-
search contributes to a deeper understanding of the transitional process from 
single-nave hall churches to the cross-domed type in Armenian architecture history. 

Key words: church St Astvatsatsin, Early Middle Ages, domed church, one-nave 
basilica, plan, proportionality.  

 

* Researcher at the Department of Architecture of NAS RA Institute of Arts, PhD 
in Architecture, Hrant.Hovsepayan1988@gmail.com. The article was submitted on 20.12.2024, 
reviewed on 10.02.2025, accepted for publication on 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



 

ԵՐԻՏԱՍԱՐԴ ՀԵՏԱԶՈՏՈՂԻ ԱՄԲԻՈՆ 
 

УДК: 778.53+396   
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-239 

 
ФЕМИНИСТСКАЯ ОПТИКА В ВИДЕОАРТЕ: КРИТИКА, ТЕЛО И РЕПРЕЗЕНТАЦИЯ 

 
АННА ЛЕПЛЕР* (Израиль, Иерусалим) 

 
Для цитирования: Анна, Леплер. “Феминистская оптика в видеоарте: критика, тело и репрезен-
тация”. Искусствоведческий журнал, N 1 (2025): 239-249. 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-239 
 

Статья посвящена исследованию феминистской оптики в истории мирового видео-
арта, с акцентом на его трансформационный потенциал в контексте социальной и куль-
турной критики. Автор рассматривает видеоарт как медиум, позволивший художницам 
деконструировать патриархальные визуальные коды и репрезентации женского тела, 
субъективности и идентичности. В фокусе – произведения ключевых фигуранток феми-
нистского искусства второй волны: Джоан Джонас, Вали Экспорт, Шанталь Акерман, 
Ширин Нешат, Пипилотти Рист, Пэтти Чанг и других. Анализ сопровождается привлече-
нием теоретических концептов Джудит Батлер, Лауры Малви, Розалинд Краусс, Виктора 
Бёрджина, Донны Харауэй и Эдварда Саида. 

Видеоарт предстает не только как эстетическая практика, но и как способ сопротив-
ления институциональному исключению, инструмент перформативной политики и ви-
зуального самоопределения. Отдельное внимание уделяется технологическим предпо-
сылкам появления жанра (портативные камеры, grassroots media) и значению видеофес-
тивалей 1970-х годов как платформ женской солидарности. В заключении обсуждается 
влияние феминистской оптики на современные формы медиа-арта и перформанса, 
включая постгуманистские и экологические направления. 

Ключевые слова: видеоарт, феминизм, гендер, тело, репрезентация, перформанс, 
медиа-искусство. 
 

Вступление 
Видеоарт с момента своего появления функционирует как пространство 

сопротивления и деструкции визуальных норм. Его техническая простота, мо-
бильность и доступность сделали видео не просто новым инструментом в арсе-
нале художника, а местом – в прямом и метафорическом смысле – где можно го-
ворить иначе. Особенно это стало важно для художниц второй волны феминиз-
ма в 1970-х годах, которые использовали видео для подрыва и трансформации 
культурных кодов, сексуализированного взгляда и институционального порядка 
репрезентации. 

Поворот к видео совпал с усилением феминистской критики в искусство-
знании. В 1971 году Линда Нохлин опубликовала статью «Почему не было вели-
ких женщин-художников?», где указала: отсутствие женщин в «пантеоне» связа-
но не с недостатком таланта, а с институциональными и культурными барьерами 
[12]. Видео стало одним из инструментов, позволяющих обойти эти барьеры. 

* Аспирант Института искусств НАН РА, sannaalex1995@gmail.com, статья представле-
на 19.05.2025, рецензирована 05.06.2025, принята к публикации 10.06.2025.  

 

                                                 



240                   Феминистская оптика в видеоарте: критика, тело и репрезентация     
                                 
Вместо участия в системе, художницы создавали собственные визуальные язы-
ки – грубые, прерывистые, телесные, нередко маргинальные. 

Виктор Бёрджин, исследуя потенциал новых медиа, подчеркивал: “video art 
destroys the notion of unified visuality, replacing it with a visuality that is deliberately 
fragmented, self-reflexive, anti-spectacular” [2, с. 55]. Это совпадает с теоретичес-
ким разворотом в сторону критики репрезентации и конструкции субъективнос-
ти. Видео перестает быть «окном в реальность» и становится зеркалом, в кото-
ром субъект – женский, несовершенный, неканонический – сталкивается с са-
мим собой и с чужим взглядом. 

Лаура Малви показала, что классическое кино построено по логике «муж-
ского взгляда»: женщина изображается как объект визуального удовольствия, 
служащая мужскому желанию. Видео, по сути, стало пространством, где эту ло-
гику можно было радикально нарушить. В видео не нужно «играть» в кино – 
можно просто быть, говорить, сбиваться, молчать [11, с. 6-18]. Джудит Батлер в 
Gender Trouble (1990) добавила к этому понятие перформативности гендера: 
гендер – не сущность, а повторяемое действие. Видео, фиксирующее акт,  
паузу, сбой, движение, стало идеальной средой для визуализации и дестабили-
зации нормативных идентичностей [3]. 

Розалинд Краусс в статье Video: The Aesthetics of Narcissism (1976) показа-
ла, что видео создает замкнутую систему, где художник оказывается в обратной 
петле между своим телом и изображением. Это эстетика не наблюдения, а кон-
фронтации. Видеоарт часто представляет собой не повествование, а наблюде-
ние за собственным образом, попытку выйти из «зеркала» медиа [9, с. 50-64]. 

Таким образом, появление видеоарта совпадает с критическим сдвигом в 
гуманитарных науках: отказом от универсального взгляда, поиском множествен-
ных голосов и форм высказывания. Видео – это медиа, в котором женщина мо-
жет смотреть, говорить, действовать – а не быть только показанной. 

 
Рождение видео-арта как медиума 
Технические предпосылки возникновения видеоарта – появление портатив-

ной камеры Sony Portapak в середине 1960-х годов – совпали с культурными 
трансформациями. Камера впервые стала доступна вне телевизионных и кине-
матографических студий. Это означало возможность непосредственного, не-
фильтрованного художественного высказывания. Видео, в отличие от пленки, 
не требовало лаборатории, дорогостоящей аппаратуры или участия ассистентов. 
Съемка стала делом рук самого художника или художницы. 

Нам Джун Пайк, один из пионеров видео-арта, приобрел Portapak в день 
визита Папы Римского в Нью-Йорк в 1965 году. Он записал процесс, обойдя те-
левещание. В статье Expanded Education for the Paperless Society (1971) он пи-
шет о потенциале видео как инструмента открытого, не догматичного обучения, 
не иерархического по своей природе [13]. Видео было быстрым, личным, «неза-
висимым от художественной экономики». 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                       Анна Леплер                                                      241 

Для женщин-художниц видео стало уникальной возможностью – буквально 
– взять камеру в свои руки. Это был не просто новый медиум, а новая модель 
высказывания. Камера могла быть направлена на тело, могла быть частью пер-
форманса или могла функционировать как зеркало, как свидетель. Работы 
Джоан Джонас, Марты Рослер, Джо Спенс, Синди Шерман, Вали Экспорт ис-
пользовали видео не как технический носитель, а как продолжение тела. 

Марта Рослер в Semiotics of the Kitchen (1975) переворачивает телепедаго-
гику: вместо улыбчивой ведущей – женщина, раздраженно перечисляющая ку-
хонные предметы. Каждый предмет – не инструмент заботы, а жест. Алфавит 
превращается в набор репрессий. Видео тут работает не как инструкция, а как 
разрушение инструкции. Рослер сама заявляла, что “Video permitted women to 
speak in their own voices, without translating themselves into the terms of existing 
artistic conventions” [14, с. 78]. 

Джоан Джонас в Vertical Roll (1972) использует сбой видеосигнала как ме-
тафору раздробленного женского тела. Она появляется на экране фрагментар-
но, пульсируя и исчезая. Тело не цельное и не желанное – оно ускользает, оно 
вне контроля взгляда. Зритель больше не потребитель изображения – он вы-
нужден замечать разрыв, треск, помеху. 

Синди Шерман в Untitled Film Stills (1977-1980) создает серию авто-
портретов в образах героинь из несуществующих фильмов. Она одновременно 
воссоздает визуальные клише и разрушает их, демонстрируя, что женская иден-
тичность в визуальной культуре – это набор сцен, поз, фрагментов. Шерман, 
как и Джонас, делает невозможным привычное считывание образа – он стано-
вится скользящим, мимикрирующим, беспокойным. 

Работы Вали Экспорт, например, Tapp und Tastkino (1968), радикализиру-
ют сам акт взгляда: художница надевает на себя «портативный кинотеатр», 
предлагая зрителям «просматривать» ее тело руками, не глазами. Это перенап-
равление фокуса – от дистанции к прямому контакту – раскрывает, как видео, 
тело и публичное пространство могут быть помещены в острое политическое 
напряжение. 

Все эти работы формируют альтернативный визуальный язык: не единый 
и не героический, а собранный из фрагментов, телесный, сбивающий, субъек-
тивный. Камера не фиксирует, а дестабилизирует. Женщина – не объект, но 
прямой автор художественного действия. 

 
Видеоарт и феминизм второй волны 
Феминизм второй волны, развившийся в 1960-1980-х годах, акцентировал 

внимание на социальной конструкции гендера, критике сексуальных и визуаль-
ных норм, а также институциональных практик исключения. Джудит Батлер в 
тексте Performative Acts and Gender Constitution утверждает, что гендер – это не 
данность, а результат повторяемых действий и норм, которые закрепляют его 
как «естественный» [4]. Эта концепция оказалась особенно релевантной для ви-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



242                   Феминистская оптика в видеоарте: критика, тело и репрезентация     
                                 
деоарта, позволяющего фиксировать именно телесность, жест, ритуал – повтор, 
в котором производятся гендерные идентичности. 

На этом фоне видео становится не просто медиумом, а критической плат-
формой. Теоретические подходы Фуко к дисциплинарной власти дополняют фе-
министскую критику репрезентации. Видео в руках художниц разрушает иерархии 
взгляда, превращая камеру в средство «сбоя», деформации, а не фиксации [6]. 

Гаятри Чакраворти Спивак в статье Can the Subaltern Speak? поднимает 
вопрос о невозможности высказывания для угнетенного субъекта внутри коло-
ниального и патриархального порядка. Она утверждает, что любые формы речи 
подчиненной группы искажаются, если подаются в терминах, навязанных 
властью [16]. В этом контексте феминистский видео-арт можно рассматривать 
как способ выйти за рамки «речи» в классическом понимании. Вместо артикуля-
ции – молчание, монтаж, фрагмент, сопротивляющееся чтение. Спивак показы-
вает, что «говорить» – не всегда значит быть услышанной. Художницы исполь-
зуют видео как язык, который оперирует вне риторики – через сбои, обрывы, 
телесные жесты. Это не просто речь, это – политика формы. 

Видео становится способом репрезентации молчания, телесного знания и 
нематериализованного опыта, не сводимого к вербальной артикуляции. Через 
тело, боль, уязвимость, повседневность, художницы заявляют об опыте, кото-
рый традиционно исключался из истории искусства и институционального кано-
на. Спивак напоминает: иногда единственный акт сопротивления – это остаться 
немой, не подыгрывать структуре. Феминистский видео-арт делает это молча-
ние видимым. 

В свою очередь французский философ Луи Альтюссер в работе Идеология 
и идеологические аппараты государства ввел ключевое для критической тео-
рии понятие интерпелляции – механизма, с помощью которого индивид стано-
вится субъектом в рамках идеологической системы. По Альтюссеру, нас «призы-
вают» (интерпеллируют) через повседневные практики – школу, семью, СМИ, куль-
туру – и, откликаясь, мы принимаем навязанные роли, включая гендерные [1]. 

В контексте видеоарта 1970-х это понимание оказывается особенно продук-
тивным. Женщины-художницы, используя видео, начинают саботировать сам 
механизм интерпелляции, ломая привычные каналы визуальной идентифика-
ции. Вместо того, чтобы «откликнуться» – на камеру, на зрителя, на институцию 
– они уклоняются, сбиваются, показывают «не образ», сопротивляющийся зри-
тельской привычке. 

Феминистский видеоарт не просто показывает женщину – он разрушает 
способ ее «призвания» в субъект. Камера в этих работах – не устройство репре-
зентации, а способ изменить структуру взгляда. Вместо гладкого нарратива – 
прерывание; вместо цельного тела – фрагмент; вместо сцены – кухня, комната, 
пространство вне культуры. 

Таким образом, видеоарт работает против «государственных аппаратов 
идеологии» – семьи, школы, искусства – не снаружи, а изнутри, переписывая 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                       Анна Леплер                                                      243 

саму логику обращения к зрителю. Альтюссер называл эти аппараты репродук-
тивными, воспроизводящими социальные отношения [1]. Видео же становится 
пространством, где эта репродукция дает сбой. 

Журнал Radical Software, издававшийся с 1970 по 1974 год, стал важной 
платформой для продвижения идеи видео как демократичного инструмента. И 
хотя сам журнал не имел феминистской направленности, он создал среду, в ко-
торой женский голос и визуальное сопротивление могли быть услышаны. 
Radical Software включал схемы, инструкции, размышления о технике, техноло-
гии и культуре, представляя собой горизонтальную медиасреду, в которой обра-
зы и тексты сосуществовали на равных правах. В первом номере содержится, 
например, статья «Grassroots TV» Фрэнка Джиллетта, в которой утверждается, 
что видео – это способ создания знаний вне иерархии и монополии СМИ. Такой 
подход совпадал с феминистским стремлением к децентрализации, самооргани-
зации и телесному высказыванию вне академической нормы [7]. 

Появление феминистского видеофестиваля в The Kitchen (1972) закрепило 
это направление: работы Марты Рослер, Нэнси Холт, Джоан Джонас демонстри-
ровались вне кураторской цензуры, в рамках автономного пространства, от-
крытого для самовыражения. Эти события стали важной институциональной 
точкой – подтверждением того, что видео может быть не только формой 
искусства, но и способом культурного активизма. 

 
Ключевые фигуры феминистского видео-арта 
Джоан Джонас, одна из пионерок феминистского видеоарта, работала с те-

лом, зеркалом и мифом как с метафорами женской субъективности. В ее ранней 
серии Mirror Pieces (1969-1973) зеркало становится не просто аксессуаром сце-
ны, а теоретическим и перформативным инструментом. Через него Джонас 
исследует теорию «стадии зеркала» Жака Лакана, где субъект впервые распоз-
нает себя как образ, но уже в искаженном, отчужденном виде [10]. В работах 
Джонас женщина становится не просто отражением мужского желания, а активным 
участником создания идентичности. Зеркало у нее – это средство перехода между 
«я» и «другим», формирование женственности не как сути, а как процесса [11]. 

В видео Volcanic Saga (1989) Джонас обращается к исландским мифам, 
вплетая их в пейзаж и голос, создавая метафору текучей, природной, нефикси-
рованной субъективности. Эксперимент с повествованием, нарративной логикой 
и визуальной плоскостью указывает на то, как женская идентичность может 
быть выстроена вне линейного времени и институциональной структуры. 

Австрийская художница Вали Экспорт радикализирует отношения между те-
лом и зрителем. В ее перформансе Tapp-und Tastkino (1968) женщина стано-
вится экраном, но не для взгляда, а для прикосновения: зрители могли «прикос-
нуться» к телу художницы, помещенному в импровизированную коробку. Это 
вызов не только культурной норме, но и самой логике восприятия: визуальное 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



244                   Феминистская оптика в видеоарте: критика, тело и репрезентация     
                                 
уступает тактильному, контроль – телесной неуверенности. Женщина здесь не 
объект, а среда сопротивления. 

В перформансе Aktionshose: Genitalpanik (1969) Экспорт появляется в кино-
театре с обнаженной промежностью, разрывая иллюзию дистанции между зри-
телем и изображением. Женское тело больше не утилизируется как образ – оно 
предъявляется как субъект, угрожающий привычному порядку. 

Серия Körperkonfiguration (1972-1982) исследует, как тело женщины бук-
вально «встраивается» в архитектуру. Здесь архитектура – метафора институ-
ционального и культурного ограничения, а тело – способ его деформации. 

Фильм Жанна Дильман, набережная Коммерции 23 (1975) – классический 
пример феминистского анализа репетитивного женского труда. Сцены готовки, 
мытья, уборки подаются в реальном времени, разрушая кинематографическую 
нарративность. Концепт «доместикации женственности» [8] проявляется через 
кухню как метафору социальной тюрьмы. В финале фильма насилие, совершен-
ное героиней, не выглядит как кульминация – оно кажется логическим следст-
вием накопленного давления [8]. 

В Отеле Монтерей (1972) Акерман исследует архитектуру как репрезента-
цию социальной изоляции. Камера почти статична: коридоры, двери, окна – все 
превращается в метафору подавленной женской субъективности, невозможнос-
ти выхода. 

Серия Ширин Нишат Women of Allah (1993-1997) представляет женщин с 
оружием, покрытых стихами на фарси, написанными прямо на коже. Эти 
изображения невозможно прочитать в логике западного взгляда – они разры-
вают бинарность восток/запад, женское/мужское. Видеоработа Turbulent (1998) 
противопоставляет два выступления – мужчины и женщины. Мужчина исполня-
ет мелодию перед залом, женщина поет в пустоте, без слов. Ее молчание звучит 
громче: оно становится метафорой невозможности публичного женского голоса 
в патриархальной культуре. Этот образ укоренен в критике, которую предложил 
Эдвард Саид в Ориентализме (1978), утверждая, что Восток в западном дис-
курсе – всегда сконструированная иерархия [15]. 

В Ever Is Over All (1997) женщина идет по улице и разбивает окна машин 
цветком. Жест – радостный, почти детский, но в то же время деструктивный. 
Видео соединяет феминистскую утопию и перформативный бунт. Донна Хара-
уэй в A Cyborg Manifesto (1985) писала о необходимости разрушить бинарности 
тела, техники, природы и культуры. Рист визуализирует это в мягкой, красоч-
ной, но радикальной форме. 

В Sip My Ocean (1996) Рист создает подводный мир, где тело плывет, 
растворяется, дублируется. Это пространство женской свободы – без объектов, 
без доминантного взгляда, без структуры. 

Melon (At a Loss) (1998) – перформанс, в котором Пэтти Чанг привязывает 
к груди половинки дыни, разрезает бюстгальтер и оголяет тело. Это одновре-
менно насмешка и критика фетишизации женского тела. Тело у Чанг – не объ-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                       Анна Леплер                                                      245 

ект, а нечто сопротивляющееся, неловкое, шокирующее. Визуальный образ соз-
дает напряжение между агрессией и уязвимостью. 

 
Влияние феминистской оптики на современное искусство 
Феминистский видеоарт второй волны оказал длительное и глубокое влия-

ние на развитие визуальной культуры. Его стратегии деконструкции, телесности 
и сопротивления стали фундаментом для многих направлений современного ис-
кусства – от инсталляций до цифровых медиа. Видеоарт предложил новую ви-
зуальную грамматику, где эстетика сбоя, фрагментарность, рутина и перформа-
тивность стали полноправными выразительными средствами. 

Феминистская оптика изменила способ восприятия зрителя. Камера больше 
не фиксирует «женское тело» как объект, она показывает его как пространство 
действия и конфликта. Эта логика сохраняется в современной практике: худож-
ницы не создают образы – они разрушают их, вмешиваются в них, делают ви-
димым механизм самого изображения. 

Теоретик современного искусства Хэл Фостер в книге The Return of the 
Real указывает на поворот к телесному, травматическому и политическому в ис-
кусстве 1990-х как на результат сдвига, начавшегося еще в 1970-е. Он связыва-
ет это с феминистскими, постколониальными и критическими практиками, в ко-
торых репрезентация больше не была нейтральной, а становилась полем борь-
бы. Видео стало не просто инструментом, а территорией, на которой эта борьба 
визуализировалась и анализировалась [5]. 

Наследие феминистского видеоарта ощущается в работах множества совре-
менных художниц, которые продолжают критически работать с телом, репре-
зентацией, голосом и архитектурой власти. 

Марина Абрамович в своих ранних перформансах активно исследует уяз-
вимость, боль и границы тела. В Rhythm 0 (1974) зрителям предлагалось ис-
пользовать на ней 72 объекта – от перьев до оружия. Этот жест ставил под воп-
рос границы между субъектом и объектом, между активностью и пассивностью 
– ключевые темы для феминистской оптики. Как и у Вали Экспорт, тело стано-
вится полем конфликта между властью, взглядом и самообладанием. 

Йоко Оно в перформансе Cut Piece (1964) предлагала зрителям поочеред-
но разрезать на ней одежду. Этот перформанс стал мощной метафорой уязви-
мости и контроля над женским телом. В более поздних работах, включая пер-
формансы с мясом (Meat Piece for Orchestra, 1963), Оно критиковала потреби-
тельское отношение к женской плоти, превращая искусство в поле политическо-
го и телесного напряжения. Ее работы предвосхитили видео-арт как пространст-
во перформативного протеста и телесного высказывания. 

Мона Хатум соединяет телесное и политическое в пространстве инсталля-
ции и видео. Ее работы исследуют напряжение между уязвимостью и надзором, 
внутренним и внешним. В Measures of Distance (1988) она совмещает фотогра-
фии матери с письмами на арабском языке и собственным голосом, создавая 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



246                   Феминистская оптика в видеоарте: критика, тело и репрезентация     
                                 
сложное поле идентичностей – женской, мигрантской, постколониальной. Хатум, 
как и Нешат, обращает внимание на то, как тело женщины становится пересе-
чением множества властных дискурсов. 

Феминистская оптика не ушла в прошлое – она развилась в систему крити-
ческого мышления, в которой видео остается центральным медиумом. Совре-
менные художницы используют его не только как форму, но и как возможность 
задавать вопросы, которые иначе были бы исключены из поля видимости. 

 
Заключение 
Феминистский видеоарт второй волны не только предложил новые визу-

альные формы, но и кардинально пересмотрел саму природу искусства как инс-
титута. Он показал, что визуальность не нейтральна – она встроена в систему 
власти, норм и иерархий. Художницы, работавшие с видео, использовали этот 
медиум как пространство сопротивления, где можно было подвергнуть сомнению 
канонические представления о женственности, репрезентации и субъективности. 

Через тело, монтаж, сбой, повтор и молчание они предложили иной способ 
видеть и быть увиденными. Видео стало не только инструментом художествен-
ного высказывания, но и формой феминистского анализа – способом разобла-
чать патриархальные структуры, визуальные клише и институциональное молча-
ние. Эти практики переосмыслили роль искусства как потенциального агента 
социальной трансформации и борьбы за гендерное равенство. 

Современное феминистское искусство продолжает расширять медиапрак-
тики, используя новые технологии как способ критического высказывания. Ви-
део в сочетании с интерактивными форматами, такими как виртуальная (VR) и 
дополненная реальность (AR), открывает новые горизонты для художественного 
опыта. Эти технологии позволяют буквально поместить зрителя внутрь телесно-
го, социального или политического конфликта – делая его участником, а не наб-
людателем. 

Кроме того, растет интерес к пересечению феминистской повестки с эколо-
гической. Экофеминизм, обращаясь к связи между угнетением женщин и эксп-
луатацией природы, находит в медиа-искусстве мощный канал репрезентации. 
Работы современных художниц все чаще обращаются к телу не только как к со-
циальной конструкции, но и как к биологическому и экологическому телу – уязви-
мому, подверженному насилию, но также и способному к сопротивлению и заботе. 

Таким образом, феминистская оптика в искусстве – это не завершенное 
движение, а живое и развивающееся направление. Оно продолжает влиять на 
то, как мы смотрим, что видим и кто имеет право быть увиденным. 

 
Словарь основных понятий 
Видеоарт – форма современного искусства, использующая видео как ос-

новной медиум. В контексте феминистской оптики рассматривается как 
средство дестабилизации визуальных норм и критики репрезентации. 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                                                       Анна Леплер                                                      247 

Феминистская оптика – аналитическая перспектива, исходящая из феми-
нистской критики, акцентирующая внимание на гендерных аспектах восприя-
тия, изображения и власти. 

Гендер – социальный и культурный конструкт, определяющий ожидаемые 
роли, поведение и идентичность, отличающийся от биологического пола. 

Перформативность – понятие, введенное Джудит Батлер, означающее, 
что гендер формируется через повторяемые действия, а не является фиксиро-
ванной сущностью. 

Интерпелляция – термин Луи Альтюссера, обозначающий механизм идео-
логического «вызова», в котором индивид становится субъектом, признающим 
и подчиняющимся нормам. 

Стадия зеркала – концепт Жака Лакана, описывающий момент формиро-
вания субъективности через отражение, в котором человек впервые осознает 
свое «я» как образ. 

Ориентализм – теория Эдварда Саида, объясняющая, как Запад создает и 
навязывает образ Востока как «другого», экзотического и подчиненного. 

Паноптикум – метафора Мишеля Фуко для описания общества надзора и 
внутреннего контроля, в котором человек становится объектом постоянного 
наблюдения. 

Постколониальная критика – направление, анализирующее наследие ко-
лониализма, репрезентацию угнетенных субъектов и способы культурного доми-
нирования. 

Экофеминизм – феминистская теория, связывающая угнетение женщин с 
разрушением природы и стремящаяся к этике заботы и устойчивости. 

Субъективность – философское и психоаналитическое понятие, описы-
вающее ощущение «я» как социально и культурно сконструированного, подвер-
женного идеологическим влияниям. 
 
Литература 

1. Althusser L. Ideology and Ideological State Apparatuses, Lenin and Philosophy and 
Other Essays. New York: Monthly Review Press, 1971, p. 127-186. 

2. Burgin V. The End of Art Theory: Criticism and Postmodernity. London: Macmillan, 
1986, 240 p. 

3. Butler J. Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. New York: 
Routledge, 1990, 320 p. 

4. Butler J. Performative Acts and Gender Constitution, Theatre Journal, Vol. 40, № 4, 
1988, p. 519-531. 

5. Foster H. The Return of the Real: The Avant-Garde at the End of the Century. 
Cambridge, MA: MIT Press, 1996, 320 p. 

6. Foucault M. Discipline and Punish: The Birth of the Prison. New York: Vintage 
Books, 1977, 352 p. 

7. Gillette F. Grassroots TV, Radical Software, Vol. 1, № 1, 1971. 
8. Gross L. The Domestic and the Feminine: A Critical Approach. New York: Columbia 

University Press, 1995, 256 p. 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



248                   Феминистская оптика в видеоарте: критика, тело и репрезентация     
                                 

9. Krauss R. Video: The Aesthetics of Narcissism, October, № 1, 1976, p. 50-64. 
10. Lacan J. Écrits: A Selection. New York: W.W. Norton & Company, 1977, 368 p. 
11. Mulvey L. Visual Pleasure and Narrative Cinema, Screen, Vol. 16, № 3, 1975, p. 6-18. 
12. Nochlin L. Why Have There Been No Great Women Artists?, ARTnews, Vol. 69, 

№ 9, 1971. 
13. Paik N.J. Expanded Education for the Paperless Society, Radical Software, Vol. 1, 

№ 1, 1971. 
14. Rosler M. Video: Shedding the Utopian Moment, Artforum, Vol. 24, № 1, 1985, p. 76-81. 
15. Said E. Orientalism. New York: Pantheon Books, 1978, 368 p. 
16. Spivak G.C. Can the Subaltern Speak?, Marxism and the Interpretation of Culture, 

Ed. by C. Nelson and L. Grossberg. Urbana: University of Illinois Press, 1988, p. 271-313. 
 

ՖԵՄԻՆԻՍՏԱԿԱՆ ՕՊՏԻԿԱՆ ՏԵՍԱԱՐՎԵՍՏՈՒՄ.  
ՔՆՆԱԴԱՏՈՒԹՅՈՒՆ, ՄԱՐՄԻՆ ԵՎ ՆԵՐԿԱՅԱՑՈՒՄ 

 
ԱՆՆԱ ԼԵՊԼԵՐ* (Իսրայել, Երուսաղեմ) 

 
Հղման համար. Լեպլեր, Աննա: «Ֆեմինիստական օպտիկան տեսաարվեստում. քննադատություն, 
մարմին և ներկայացում», Արվեստագիտական հանդես, N 1 (2025): 239-249. DOI: 10.54503/2579-
2830-2025.1(13)-239 
 

Հոդվածը նվիրված է համաշխարհային տեսաարվեստի պատմության մեջ 
ֆեմինիստական օպտիկայի ուսումնասիրությանը՝ շեշտադրելով դրա փոխա-
կերպող ներուժը սոցիալական և մշակութային քննադատության համատեքս-
տում։ Հեղինակը տեսաարվեստը դիտարկում է որպես մեդիում, որը հնարավո-
րություն է տվել կին արվեստագետներին դեկոնստրուկցիայի ենթարկել պատ-
րիարքալ տեսողական կոդերն ու կանացի մարմնի, սուբյեկտիվության և ինքնու-
թյան ներկայացումները։ Ուշադրության կենտրոնում են ֆեմինիստական ար-
վեստի երկրորդ ալիքի առանցքային ներկայացուցիչների գործերը՝ Ջոան Ջո-
նաս, Վալի Էքսպորտ, Շանտալ Ակերման, Շիրին Նեշաթ, Պիպիլոտտի Ռիստ, 
Փեթթի Չանգ և այլք։ Վերլուծությունն ուղեկցվում է Ջուդիթ Բաթլերի, Լաուրա 
Մալվիի, Ռոզալինդ Կրաուսի, Վիկտոր Բյորջինի, Դոննա Հարավեյի և Էդվարդ 
Սայիդի տեսական հայեցակարգերի ներգրավմամբ։ 

Տեսաարվեստը ներկայանում է ոչ միայն որպես գեղագիտական պրակտի-
կա, այլև որպես ինստիտուցիոնալ բացառմանը դիմադրելու միջոց, պերֆորմա-
տիվ քաղաքականության գործիք և տեսողական ինքնորոշման ձև։ Առանձին 
ուշադրություն է դարձվում ժանրի առաջացման տեխնոլոգիական նախադրյալ-
ներին (դյուրակիր տեսախցիկներ, grassroots media) և 1970-ական թվականների 
տեսափառատոների նշանակությանը՝ որպես կանանց համերաշխության հար-

* ՀՀ ԳԱԱ արվեստի ինստիտուտի ասպիրանտ, sannaalex1995@gmail.com, հոդվածը 
ներկայացնելու օրը՝ 19.05.2025, գրախոսելու օրը՝ 05.06.2025, տպագրության ընդունելու 
օրը՝  10.06.2025: 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



                                                                       Анна Леплер                                                      249 

թակներ։ Եզրակացությունում քննարկվում է ֆեմինիստական օպտիկայի ազդե-
ցությունը մեդիա-արվեստի և պերֆորմանսի ժամանակակից ձևերի վրա՝ նե-
րառյալ հետհումանիստական և էկոլոգիական ուղղությունները։ 

Բանալի բառեր՝ տեսաարվեստ, ֆեմինիզմ, գենդեր, մարմին, ներկայա-
ցում, պերֆորմանս, մեդիա-արվեստ։ 
 

FEMINIST PERSPECTIVE IN VIDEO ART:  
CRITIQUE, THE BODY, AND REPRESENTATION 

 
ANNA LEPLER * (Israel, Jerusalem) 

 
For citation: Lepler, Anna. “Feminist perspective in video art: critique, the body, and representation”, 
Journal of Art Studies, N 1 (2025): 239-249. DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-239 
 

This article explores feminist optics in the history of global video art, focusing 
on its role as a critical tool for challenging patriarchal visual conventionalities and 
normative representations of femininity, the body, and subjectivity. It traces the de-
velopment of feminist video practices from the 1970s up to the present through the 
works of key artists such as Joan Jonas, VALIE EXPORT, Chantal Akerman, Shirin 
Neshat, Pipilotti Rist, and Patty Chang. These artists used video not only as a visual 
language, but also as a means of political resistance, self-articulation, and 
institutional critique. 

The study draws upon the theoretical frameworks from Judith Butler (gender 
performativity), Laura Mulvey (the male gaze), Rosalind Krauss (narcissism in video), 
Victor Burgin (fragmented visuality), Donna Haraway (cyborg feminism), and 
Edward Said (Orientalism). Special attention is paid to the early feminist festivals and 
grassroots media infrastructures that enabled collective visibility and experimen-
tation. The article argues that feminist video art did not only reshape gender 
aesthetics, but continues to inform the contemporary media and performance 
practices, particularly in ecofeminist and posthumanist art. 

Key words: video art, feminism, gender, body, representation, performance, 
media art. 
 

* PhD student at the Institute of Arts NAS RA, sannaalex1995@gmail.com. The article was 
submitted on 19.05.2025, reviewed on 05.06.2025, accepted for publication on 10.06.2025. 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



 

ՄԵՐ ՀՈԲԵԼՅԱՐՆԵՐԸ  
 

ՀՏԴ: 929:7(479.25)Հախվերդյան+929:891.981Թումանյան+82-2 
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-250 

 
ԼԵՎՈՆ ՀԱԽՎԵՐԴՅԱՆԸ ԹՈՒՄԱՆՅԱՆԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ ԶԱՐԳԱՑՄԱՆ 

ՇՐՋԱԴԱՐՁԱՅԻՆ ՓՈՒԼՈՒՄ  
 

ՍՈՒՍԱՆՆԱ ՀՈՎՀԱՆՆԻՍՅԱՆ* 
 
Հղման համար. Հովհաննիսյան, Սուսաննա: «Լևոն Հախվերդյանը թումանյանագիտության զար-
գացման շրջադարձային փուլում»: Արվեստագիտական հանդես, N 1 (2025): 250-269. DOI: 10.545 
03/2579-2830-2025.1(13)-250 

 
Ակադեմիկոս Լևոն Հախվերդյանը գիտության մեջ առաջին իսկ քայլերից գիտու-

թյան տարբեր բնագավառի տարբեր ճյուղերի համադրմամբ, որոշակի ներդրում ապա-
հովեց թե՛ արվեստաբանության ու թատերագիտության, թե՛ գրականագիտության ոլոր-
տում։ Նրա ձեռքբերումներն առանձնահատուկ են թումանյանագիտության պատմության 
մեջ։ 1960-ականներին ազդարարվեց թումանյանագիտության մեջ զարգացման նոր 
շրջափուլը, երբ հնարավորինս հաղթահարվեցին խորհրդային գաղափարական կարծ-
րատիպերը։ Այս իմաստով 1960-ականների, մասնավորապես ակադեմիկոս Էդ. Ջրբաշ-
յանի և Լ. Հախվերդյանի ներդրումը թումանյանագիտության մեջ ծանրակշիռ էր։ Գրողի 
երկերի՝ մինչ այդ իշխող պարզունակ վերլուծությունը վերաճեց լուրջ գիտական խոսքի։ 
Կոտրվեցին ավելի քան երեք տասնամյակ իշխող գռեհիկ-սոցիոլոգիական մոտեցում-
ները։ Թումանյանագիտությունը դարձավ Հախվերդյանի գործունեության և մասնագի-
տական հետաքրքրությունների մշտական ասպարեզ։ Թատրոն - գրականություն, թա-
տերագիտություն - թումանյանագիտություն առնչությունը նրա ժառանգության մեջ օրի-
նաչափ միասնություն է, որի դրսևորումը պայմանավորված էր գիտնականի անհատա-
կանության ու արվեստագիտության մասին նրա ընկալումներով։ Այստեղ իր դերն է խա-
ղացել Թումանյանի տաղանդի բազմաշերտությունը, ազգային ու հանրային կյանքի բո-
լոր ոլորտներին սերտ առնչակցությունը, ինչն անխուսափելի քննության առարկա է հա-
յագիտության բոլոր ճյուղերի համար։ Հարթ չի եղել գիտնականի թումանյանական 
ուղին, որը լի էր գիտական բազում բանավեճերով։ Թատերագետ-գրականագետի որոշ 
մոտեցումներ տարաձայնությունների առիթ դարձան թումանյանագետների ու նրա միջև։ 
Բանավեճեր են եղել, մասնավորապես, «Փարվանա», «Հին կռիվը», «Դեպի Անհուն» և 
այլ երկերի քննաբանության շուրջ։ Հախվերդյանի «Թումանյանի աշխարհը» հիմնարար 
աշխատությունն արժանացավ ժամանակի քննադատության բարձր գնահատականին։ 
Արձանագրվեց, որ այդ ուսումնասիրության շնորհիվ թումանյանագիտությունը բա-
նասիրությունից շարժվեց դեպի գրականագիտություն, աղբյուրների հրապարակումից 
դեպի Թումանյանի ներքին տարերքի իմացություն։ Հախվերդյանը թումանյանագիտու-
թյունը հարստացրեց մի շարք այլ արժեքավոր աշխատություններով՝ «Թումանյանի 
կյանքը», «Թումանյան», «Թումանյանը և իր ժամանակը», «Թումանյանը և հայոց պատ-
մական ճակատագիրը», ինչպես նաև բազմաթիվ հոդվածներով, որոնք մեծ մասամբ մի-
ջառարկայական բնույթ ունեն։ Հախվերդյանի այդ թումանյանագիտական աշխատու-
թյունների մասին գրվեցին ավելի քան երկու տասնյակ գրախոսականներ ու հոդվածներ, 

* ՀՀ ԳԱԱ Մ. Աբեղյանի անվան գրականության ինստիտուտի հայ հին գրականու-
թյան բաժնի առաջատար գիտաշխատող, բանասիրական գիտությունների դոկտոր, 
susannahovhannisyan@litinst.sci.am, հոդվածը ներկայացնելու օրը՝ 06.12.2024, գրախոսելու 
օրը՝ 20.02.2025, տպագրության ընդունելու օրը՝ 10.06.2025: 

 

                                                 



         Լևոն Հախվերդյանը թումանյանագիտության զարգացման շրջադարձային փուլում     251 

որոնց հեղինակները ժամանակի անվանի գրողներն ու գրականագետներն էին։ Հախ-
վերդյանը կազմեց մի շարք թումանյանագիտական աշխատություններ և բանաստեղծի 
ժողովածուներ, որոնց համար գրեց առաջաբաններ ու ծանոթագրություններ։ Գիտնակա-
նը եռանդուն գործունեություն է ծավալել Թումանյանի հանրահռչակման ուղղությամբ՝ 
մասնավորապես Թումանյանի 100-ամյակի երկամյա շրջանում՝ որպես Հայաստանի հո-
բելյանական հանձնաժողովի քարտուղար։ Հեղինակել է Թումանյանի թանգարանի ցու-
ցադրությունների պլանը, գրել է Թումանյանի մասին վավերագրական ֆիլմի սցենար։ 
Հախվերդյանի թումանյանական ընկալումը անցյալ դարի երկրորդ կեսի շրջագծում է և 
մշտապես կունենա գրապատմական արժեք։ Ակադեմիկոս Լևոն Հախվերդյանը եղել և 
մնում է հայ գիտության ու մշակույթի ինքնատիպ դեմքերից մեկը։ Եվ որքան էլ վիճելի 
վարկածներ առաջադրեր, միևնույն է, այն ինչ թողել է՝ արժեքավոր ժառանգություն է 
թումանյանագիտության համար։ 

Բանալի բառեր՝ Լևոն Հախվերդյան, Հովհաննես Թումանյան, «Թումանյանի աշ-
խարհը», գրականագիտություն, թումանյանագիտություն, կարծրատիպերի հաղթահա-
րում, թատերագիտություն: 
 

Ներածություն 
Թումանյանի մասին գիտական ու գրական ուսումնասիրությունների պատ-

մության ուսումնասիրությունը բացահայտում է թումանյանագիտության անցած 
ավելի քան մեկդարյա ուղու հիմնական շրջափուլերը և զարգացման առանձնա-
հատկությունները։ Առաջինը թումանյանագիտության սկզբնավորման շրջանն է 
(1890-1923), որը համընկնում է բանաստեղծի առաջին ժողովածուի հրատարա-
կությունից մինչև նրա կյանքի ավարտը՝ 1923 թ.։ Թումանյանագիտության 
ստեղծման ակունքներում է հայ բանասիրության դասական, լեզվաբան և գրա-
կանագետ Մանուկ Աբեղյանը։ Նա բանաստեղծի առաջին ժողովածուի առաջին 
գրախոսն է, որ Վարսամ ստորագրությամբ «Նոր դարի» էջերում տպագրեց իր 
հոդված-գրախոսականը Մոսկվայում հրատարակված Թումանյանի «Բանաս-
տեղծություններ» ժողովածուի մասին [1, էջ 2-3]։ Նրան հաջորդեցին Լ. Մանվել-
յանը [52, էջ 93-100], Ղ. Աղայանը [6, էջ 457-460], Լեոն [29, էջ 62-64] և 
Պ. Մակինցյանը [50, էջ 248-315; 51, 1916], որոնց հոդվածներն առանցքային 
նշանակություն ունեցան թումանյանագիտության սկզբնավորման գործում։ 
Հենց նրանց հոդվածներում դրսևորվեցին առաջին շրջափուլի (1890-1923) հիմ-
նական առանձնահատկությունները։ Թումանյանի ստեղծագործության մեկնու-
թյամբ և գնահատականներով թումանյանագիտության զարգացմանը իրենց 
նպաստը բերեցին բազմաթիվ այլ գրողներ ու քննադատներ՝ Վրթ. Փափազյա-
նը, Ն. Աղբալյանը, Ավ. Արասխանյանը, Շիրվանզադեն, Ա. Մյասնիկյանը, 
Հ. Պոտուրյանը, Ա. Նազարեթյանը, Մ. Տեր-Մինասյանը, Գ. Լևոնյանը, Հ. Սուր-
խաթյանը, Ավ. Ահարոնյանը և այլք։ Թումանյանագիտության սկզբնավորման 
փուլում բանաստեղծի մասին ուսումնասիրությունների մեծ աշխուժություն 
նկատվեց բանաստեղծի ծննդյան 50-ամյակի օրերին։ Աշխարհի տարբեր մասե-
րում ժամանակի մամուլի էջերում տպագրվեցին բազմաթիվ հոդվածներ նրա 
ստեղծագործության մասին։ Սակայն երեք տասնամյակների ընթացքում տպա-
գրվեց ընդամենը երկու փոքրիկ մենագրություն, որոնց հեղինակներն էին կաշ-
վի առևտրով զբաղվող, Թումանյանի բարեկամ ու մեկենաս, պարզապես գրա-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



252                                                       Սուսաննա Հովհաննիսյան 
                                 
սեր Փիլ. Վարդազարյանը («Վշտի ու թախծի երգիչ Հովհաննես Թումանյան», 
1905) [65] և ժամանակի անվանի գրականագետ Արսեն Տերտերյանը («Հովհան-
նես Թումանյան։ Հայրենի եզերքի քնարերգուն», 1911) [67]։ Երևույթը ինքնին խո-
սուն է։ Այն վկայում է արվեստի «Աչքի պես պարզ, աչքի պես բարդ» թուման-
յանական բանաձևի աքսիոմատիկ բնույթի մասին և հավասարապես տարած-
վում է բանաստեղծի ստեղծագործության վրա։ «Աչքի պես պարզի» մասին ասե-
լիք ունի յուրաքանչյուր ընթերցող, իսկ «Աչքի պես բարդի» մասին՝ գիտնական 
քննադատը։ Գրասեր գործարարի և մասնագետ քննադատի հետաքրքրությունը 
բանաստեղծի արվեստով ձևավորեցին մի առանձնահատկություն, որն ուղեկ-
ցում է թումանյանագիտությանը մինչ օրս։ Թումանյանի մասին գրում են և՛ 
ակադեմիկոս գրականագետներ, և՛ ակադեմիկոս աստղագետ [46], բժիշկներ, 
հոգեբաններ, սոցիոլոգներ, պատմաբաններ, երաժշտագետներ, արվեստա-
բաններ, լրագրողներ և այլ մասնագիտության տեր մարդիկ, յուրաքանչյուր ոք, 
ում մտքով անցնում է քննաբանել Թումանյանի ստեղծագործությունը։ Այս 
իմաստով ուշագրավ են հոգեբույժ-գիտնական, էսսեիստ Վարդգես Դավթյանի 
հոդվածներն ու աշխատությունները Անուշի խելագարության, Թումանյանի 
ստեղծագործության հոգեբուժիչ արժեքի («Ամենայն հայոց հոգեբույժը» և այլն) 
մասին [14; 15]։ Ընդ որում, այդ հոդվածներում երբեմն լինում են թումանյա-
նագիտության համար արժեքավոր դիտարկումներ, որոնք բանալի են դառնում 
մասնագիտական նոր վերլուծումների, թեև, ինչ խոսք, շատ ավելի են վիճելի ու 
անընդունելի մոտեցումները, որոնք ձևավորվում են տվյալ մասնագիտության 
մեթոդների և ընկալումների մեխանիկական կիրառման հետևանքով։ Այնու-
ամենայնիվ, դրանք արժեքավոր են իբրև միջառարկայական և գրող-ընթերցող 
կապերի արտահայտություն։ Թումանյանագիտության համար չափազանց կա-
րևոր են գրող-քննադատների վերլուծություններն ու գնահատականները, որոնք 
լինելով բանաստեղծ ու գեղարվեստագետ՝ շատ ավելի յուրահատուկ ընկալում 
են ունենում մեկ այլ գրողի կամ գրչակից ընկերոջ արվեստի նկատմամբ։ Ընդ 
որում, որքան հեռվից է հայացքը, որքան տաղանդավոր է օտարազգի քննա-
դատը, այնքան ավելի անաչառ ու կարևոր է նրա գնահատականը որպես հայ 
գրողին համաշխարհային բնագրում ներկայացնող, համընդհանուր գրական 
գեղագիտական չափումներով բնորոշող գիտական մոտեցում։ Պատահական 
չէ, որ բանաստեղծի կենդանության օրոք նրա ստեղծագործության լավագույն 
վերլուծաբանն ու մեկնաբանը եղավ Վ. Բրյուսովը, որի առաջադրած դրույթ-
ները առայսօր չեն կորցրել իրենց արդիական նշանակությունը։  

Այս շրջանի մյուս գլխավոր առանձնահատկությունը երկու տարաբևեռ 
կարծիքների ու գնահատականների բախումն էր, որ պայմանավորված էր ինչ-
պես ստեղծագործության անաչառ ընկալումների, ժամանակի քննադատական 
մտքի ընձեռած հնարավորություններով և մակարդակով, այնպես էլ հոդվածա-
գիրների ժամանակակից լինելու, մամուլի տարբեր օրգանների կուսակցական 
ուղղվածության, գրական տարբեր շրջաններին պատկանելու, երբեմն նաև բա-
նաստեղծի նկատմամբ անձնական վերաբերմունքի հետ։ Ընդ որում, խոսքը վե-
րաբերում է թե՛ բարձր գնահատականներին, թե՛ հանիրավի հարձակումներին։ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



         Լևոն Հախվերդյանը թումանյանագիտության զարգացման շրջադարձային փուլում     253 

Թումանյանի կենդանության օրոք արտահայտված տրամագծորեն հակառակ 
գնահատականները վերաբերում էին գրողի՝ տաղանդ ունենալուն կամ չունենա-
լուն (բանաստեղծ է կամ բանաստեղծ չէ), օգտագործած նյութին ու լեզվին, ժո-
ղովրդական բանահյուսությունից օգտվելու իրավունքին և այլն. մի կողմից նա 
«Ոչ բանաստեղծ» էր (Խ. Մալումյան, Հովհ. Տեր-Մարկոսյան) [47, էջ 320], «բա-
նագող, ավերիչ ժանտախտ» (Ռ. Դրամբյան) [16], մյուս կողմից՝ «Բանաստեղծ 
ոտից գլուխ» (Ն. Աղբալյան) [5, էջ 67], «Ազգային քանքար իր ողջ էությամբ» 
(Դ. Անանուն) [7, էջ 1], «Հրաշագործ» (Ց. Խանզադյան) [32, էջ 252], «Հայրենի 
եզերքի քնարերգու» (Ա. Տերտերյան) [67], «ժողովրդական հոգու իմաստուն ու 
վսեմ թարգման» (Վ. Տերյան) [66, էջ 72], «Հայաստան.... հայ ժողովուրդ՝ իր 
հույզերով և իմաստությամբ... մի վեպ, ազգային էպոպեա» (Վ. Բրյուսով), «Հայոց 
Պուշկին» [20, էջ 3], «Հայ ժողովրդական բանաստեղծ... անպայման տաղան-
դավոր» (Ավ. Ահարոնյան) [3, էջ 169] և այլն։ Թումանյանին անխնա քննադա-
տողները հենց ժամանակակիցների կողմից արժանացան «Ապագա հերոստ-
րատները» բնորոշմանը [32, էջ 22]։ Այնուամենայնիվ, ոչ միայն տարբեր քննա-
դատների կողմից, այլև բացասական գնահատականներ պարունակող հոդված-
ների հեղինակների կողմից ժամանակի ընթացքում վերանայվեցին իրենց իսկ 
մոտեցումները, բանաստեղծի երկերից ստացած իրենց առաջին տպավորու-
թյունները։ Լեոն, որ Թումանյանին անվանել էր «Խակ ու տհաս լեռան երգիչ... 
քաղքենի... անհասկացող... պառնասական շինծու ու անհիմն գոռոզության բա-
նաստեղծ՝ առանց իդեալի...» [30, էջ 542], հետագայում խոստովանում է իր 
անարդար ու կանխակալ մոտեցումը։ Լեոյի «զղջումը» մասամբ պայմանավոր-
ված էր իր հանդեպ խիստ քննադատությունների ալիքով, մասամբ էլ՝ Թումանյա-
նի մեծացող փառքով ու հեղինակության աճով։ Նա «խակ ու տհաս» գրողին 1923-ին 
արդեն անվանեց բանաստեղծ «Շնորհիվն Աստծու», բնության «ստեղծագործական 
վեհ խորհրդի անթարգմանելի գործիք, որի «Գոհար» ստեղծագործությունների և 
«փառքի շողշողուն աստղը» «Անուշն» է [31, 422]։ 

Թումանյանագիտության երկրորդ շրջափուլը (1923-1964), որը կարելի է 
բնորոշել խորհրդային գաղափարաբանության տիրապետության շրջան,  
սկսվում է նրա մահից հետո և տևում է մինչև 1960-ականների սկիզբ։ Այս շրջա-
նում էական դեր խաղաց խորհրդային գաղափարաբանությունը, որն առայսօր 
ընկալվում է բացասական իմաստով։ Գեղարվեստական վերլուծության առումով 
որոշ իմաստով նահանջ տեղի ունեցավ։ Նույնիսկ այն քննադատները, օրինակ 
Պ. Մակինցյանը, որոնք նախորդ շրջանում ավելի ազատ էին քննաբանել բա-
նաստեղծի երկերը, այժմ ստիպված էին նույն երկերը վերլուծել միայն սոցիալա-
կան թեմատիկայի և հարցերի արծարծման համատեքստում, շրջանցել պոետի-
կայի ու արվեստի խնդիրները, գեղարվեստական այն շերտերը, որոնք իրենք 
իսկ նկատել էին մինչ Հայաստանի խորհրդայնացումը։ Որքան էլ Թ. Ավդալբեկ-
յանը, Ս. Մանուկյանը փորձում էին վերլուծել բանաստեղծի երկերը՝ գեղարվես-
տական առանձնահատկությունների բացահայտման ուղիով, միևնույն է, առաջ-
նորդվում էին միայն սոցիալական խնդիրների վերհանման նպատակադրումով 
և մարքսլենինյան գաղափարաբանությամբ [8; 53]։ Թումանյանի մահից հետո 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



254                                                       Սուսաննա Հովհաննիսյան 
                                 
1923-ից մինչև 1960 թ. լույս տեսան ընդամենը մի քանի մենագրություններ, 
որոնցից գրեթե ոչ մեկը չէր ներկայացնում բանաստեղծի ողջ ստեղծագործու-
թյան վերլուծությունը։ Ժամանակն իր անխուսափելի «գաղափարական» կնիքն 
էր դնում գրականագիտական յուրաքանչյուր երկի վրա։ Այս շրջանում ամենից 
շատ հրապարակումների, հոդվածների, մենագրությունների ու գրքերի հեղինա-
կը բանաստեղծի դուստր Նվարդ Թումանյանն էր [26; 27; 28]։ Նրա գրականա-
գիտական բոլոր երկերը այդ շրջանի ամենից արժեքավոր գործերն էին՝ առա-
ջին հերթին՝ որպես սկզբնաղբյուր թումանյանագիտության հետագա զարգաց-
ման համար։ Նվարդի երկու աշխատությունները վերաբերում էին բանաստեղծի 
կյանքին, մասնավորապես մանկությանն ու պատանեկությանը, իսկ մյուսը՝ Թու-
մանյան - ռուս գրականություն առնչակցությանը։ Վերջինս՝ որպես թեմա, ար-
դիական հնչեղություն ուներ և պայմանավորված էր ժամանակի գաղափարա-
կան առաջնահերթություններով. այդ շրջանում ռուս գրականության հետ կապե-
րին էին նվիրված նաև Էդ. Ջրբաշյանի ու Աս. Ասատրյանի հոդվածները [59; 10, 
էջ 27-36; 11, էջ 90-101]։ Սակայն թեման առավել լուրջ գիտական հիմքերի վրա 
դրվեց միայն 1980-ականներին և շարունակվում է մինչ այսօր՝ թե՛ բանասիրա-
կան լուրջ ուսումնասիրությունների (Ան. Զաքարյան), թե՛ գրականագիտական 
ուշագրավ վերլուծությունների (Էդ. Ջրբաշյան), թե՛ թարգմանական խնդիրների 
(Մ. Ջանփոլադյան) մասին նորանոր աշխատությունների հրապարակ գալով 
[17; 18; 19; 62; 57; 58; 70; 71]։ Ժամանակի «արդիական» թեմաներից էր ոչ 
միայն հայ և ռուս, այլև հայ և այլ ժողովորդների, մասնավորապես վրաց ու 
խորհրդային տարածքում ապրող այլ ազգերի հետ «բարեկամության» թեման, 
որին նվիրված էին Ն. Դաբաղյանի ու Մ. Նահապետյանի ուսումնասիրություն-
ները [13; 54]։  

Այսպես, թումանյանագիտության երկրորդ փուլում գրականագիտական 
շրջանակներում նույնպես իշխում էր համոզմունքների, սկզբունքների, նախա-
պատվությունների մի համախմբություն, մի կառույց, որը հիմնականում սոցիա-
լական ու հայրենասիրական դիրքերից էր սահմանում և մեկնաբանում Թուման-
յանին ու նրա ստեղծած իրականությունը՝ հարմարեցնելով ժամանակի գեղագի-
տական պահանջներին ու ընկալումներին։ 

Այսպես, թումանյանագիտության զարգացման մինչ 1960-ական թթ. ընկած 
ժամանակահատվածում Թումանյանի մասին գրքույկները թե՛ քանակով էին 
սակավ, թե՛ բովանդակությամբ՝ միակողմանի։ Գիտական առումով այս շրջա-
նում նշանակալից էին միայն Նվարդ Թումանյանի և Կամսար Գրիգորյանի աշ-
խատությունները, որոնք դնում էին բանաստեղծի գիտական կենսագրության 
հենասյուները։ Դրվեցին նաև բանաստեղծի քննադատական ժառանգության 
ուսումնասիրության հիմքերը Մ.Լ. Աթաբեկյանի ռուսերեն աշխատության միջո-
ցով [69]։ 37 տարում Թումանյանի երկերի վերլուծությունը ներկայացնող որևէ 
արժեքավոր մենագրություն չստեղծվեց. գռեհիկ սոցիոլոգիզմի դրսևորումներն 
ամենուր էին։ Իհարկե, կային այդ գաղափարաբանությանը չենթարկվող հեղի-
նակներ, որոնց հոդվածները շատ ավելի վերաբերում էին Թումանյանի և մշա-
կութային կյանքին առնչվող խնդիրներին, նշանակալից տարելիցներին։ Այդ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



         Լևոն Հախվերդյանը թումանյանագիտության զարգացման շրջադարձային փուլում     255 

շարքում էին Ռ. Աթայանի [2, էջ 13, 27-28, 33-34, 44-46], Ս. Գասպարյանի [12, 
էջ 2], Ալ. Թադևոսյանի [21, էջ 4] հոդվածները Տիգրանյանի «Անուշ» օպերայի 
բեմադրության 500-րդ ներկայացման առիթով։ Արժեքավոր էին նաև Թուման-
յանի նորահայտ երկերի և նրա կյանքին ու գործին վերաբերող վավերագրերի 
ու հուշերի հրապարակումները։ Այս ճանապարհով ոմանք կարողացան առավել 
հավատարիմ մնալ իրենց աշխարհայացքին, իրենց համոզմունքների քիչ թե 
շատ կապակցված գիտական համակարգը զերծ պահել կաշկանդումներից։ Սա-
կայն իշխող գաղափարաբանությունը, «վերապատմումով» «գրականագիտա-
կան» մեթոդը, որը երբեմն գռեհիկ սոցիոլոգիզմի տեսք էր ստանում, տիրապե-
տող էր բազմաթիվ հոդվածներում։ Թումանյանի ստեղծագործության ներքին 
բարդությունը, փիլիսոփայական բազմաշերտությունը, արվեստի իրական ա-
ռանձնահատկություններն ու գրողի մեծությունը դեռևս անընկալելի էր հայ գրա-
կանագիտության համար, և որևէ լուրջ փորձ էլ չէր արվել այդ ամենը վեր հա-
նելու։ Ավելին, այն, ինչ ասվել էր, հիմնականում, մի քանի բացառություններով 
(Մ. Աբեղյան, Ղ. Աղայան, Ն. Աղբալյան, Ա. Տերտերյան, Փ. Վարդազարյան) և 
միայն որոշ դիտարկումների առումով, հակասում էր բանաստեղծի ստեղծա-
գործության ոգուն ու էությանը (Լեո, Խ. Մալումյան, Պ. Մակիցյան, Ռ. Դրամբ-
յան և այլք)։ Եվ եթե բանաստեղծի կենդանության օրոք դա պայմանավորված էր 
ժամանակի քննադատական մտքի մակարդակով և բանաստեղծի անձի հան-
դեպ որոշ լրագրերի վարած առնվազն ոչ բարեկամական «քաղաքականու-
թյամբ», ապա նրա մահից հետո հիմնական պատճառը իշխող գաղափարա-
բանությունն էր, կարծրատիպերը, որ կամա թե ակամա, համոզմունքով, թե 
ստիպված պահպանում էին գրեթե ամենքը։ Նախընտրությունը տրվում էր սո-
ցիալական, հայրենասիրական և «ժողովուրդների բարեկամության» թեմանե-
րին։ Անշուշտ, նույն այդ շրջանում կային ժամանակներին մարտահրավերներ 
նետած գեղարվեստագետ գրողները, որոնց թվին էին պատկանում նախ և ամե-
նից շատ Ե. Չարենցը, Վ. Տերյանն ու Ստ. Զորյանը, ապա՝ 1960-ականներից 
սկսած՝ Պ. Սևակը, Ա. Սահինյանը, Հ. Մաթևոսյանը, Գ. Էմինը, Հ. Սահյանը, 
Ս. Կապուտիկյանը, Հ. Հովհաննիսյանը և այլք, որոնք իրենց գնահատականներով, 
հաճախ դիպուկ բնորոշումներով հարստացրեցին թումանյանագիտությունը։ 
1960-ականներից հանդես եկավ ինչպես նշված գրողների, այնպես էլ գրակա-
նագետների մի սերունդ, որի առաքելությունն էր կոտրել այդ կարծրատիպերը։ 
Թումանյանագետների այդ շարքում էին Մ. Մկրյանը, Էդ. Ջրբաշյանը, Ա. Ին-
ճիկյանը, Մ. Ջանփոլադյանը, Ս. Աղաբաբյանը, Լ. Կարապետյանը, Հ. Թամրազ-
յանը, Ա. Եղիազարյանը, Զ. Ավետիսյանը և այլք, որոնց շնորհիվ թումանյանա-
գիտությունը աննախադեպ զարգացում ապրեց։  

1960-ականների առաջամարտիկների շարքում էր նաև արվեստաբան ու 
թատերագետ Լևոն Հախվերդյանը։ Նրա «Թումանյանի աշխարհը» (1966) մե-
նագրության, Մ. Մկրյանի դասախոսությունների և առաջինը Էդ. Ջրբաշյանի 
«Թումանյանի պոեմները» (1964) աշխատության շնորհիվ թումանյանագիտու-
թյան մեջ սկսվեց նոր շրջափուլ, որը բանաստեղծի ստեղծագործության ուսում-
նասիրությունը դրեց լուրջ գիտական հիմքերի վրա։ Այս շրջափուլը, որը տևեց 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



256                                                       Սուսաննա Հովհաննիսյան 
                                 
ավելի քան կես դար և սկսվեց 1964-ից Ջրբաշյանի ծանրակշիռ հիմնարար աշ-
խատության հրատարակությամբ, կարելի է անվանել գաղափարաբանական 
կարծրատիպերի հաղթահարման և գրականագիտական բազմաբնույթ քննա-
բանությունների շրջան։ 

 
Թատերագիտություն-գրականագիտություն առնչակցությունը Լևոն 

Հախվերդյանի գիտական ժառանգության մեջ 
Արդի ժամանակաշրջանում միջառարկայական կապերի դերն առավել 

սկզբունքային նշանակություն է ձեռք բերում։ Ոչ բոլոր, նույնիսկ տաղանդավոր 
գիտնականներն են մտնում այդ ոլորտ։ Այն տաղանդի առանձնահատկության  
և խնդրի նկատմամբ գիտնականի լայնախոհ մոտեցման արտահայտություն է։ 
Ակադեմիկոս Լ. Հախվերդյանը գիտության մեջ առաջին իսկ քայլերից փորձեց 
գիտության տարբեր բնագավառների տարբեր ճյուղերի համադրմամբ, որոշակի 
ներդրում ապահովել թե՛ արվեստաբանության ու թատերագիտության, թե՛ գրա-
կանագիտության ոլորտում։ Նրա ձեռքբերումներն առանձնահատուկ են թու-
մանյանագիտության պատմության մեջ, քանի որ Ամենայն հայոց բանաստեղծի 
ստեղծագործության նրա քննաբանությունն ընթացել է արվեստի ու գրականու-
թյան մասին աշխարհայացքային գիտելիքների ընդհանրացման հիմքի վրա։ 
Այդ երկու ոլորտների սերտ առնչակցության միաձուլում է տեղի ունեցել Հախ-
վերդյանի գիտական ժառանգության մեջ, որն իր համալիր բնույթով առկա է թե՛ 
թատերգության, թե՛ գրականագիտության և, մասնավորապես, թումանյանագի-
տության մեջ։ Պատահական չէ, որ Հախվերդյանի երկերում Թումանյանի անու-
նը առաջին անգամ հանդիպում է 1954 թ. «Ոսկի քաղաքը» հոդվածում, որտեղ 
նա խորհուրդ է տալիս երեխաներին գնալ այն ժամանակ Ա. Միկոյանի անունը 
կրող Պատանի հանդիսատեսի թատրոն՝ պիեսի վերածված հնդկական հեքիա-
թի թումանյանական փոխադրությունը դիտելու և բանաստեղծի աշխարհին 
աղերսվելու [33, էջ 28]։ Ի դեպ նկատենք, որ այս հոդվածը Հախվերդյանի երկե-
րի մատենագիտությունից դուրս է մնացել։ Այնուհետև Սուրեն Քոչարյան աս-
մունքողի արվեստի քննությունն է գիտնականին մղում Թումանյանի երկերի 
վերլուծության։ Նկատի ունենք նրա «Սուրեն Քոչարյանի արվեստը» աշխատու-
թյունը, որի 35 էջերում բացահայտվում է գրող-ասմունքող, Թումանյան-Քոչար-
յան առնչակցությունը [34, էջ 43-77]։ Գրքի նախանձախնդիր հեղինակը, նկա-
տելով որոշակի թերություններ, անում է մի հետաքրքիր դիտարկում. «Ոչ մի հե-
ղինակ արտիստն այնքան շատ չի կարդացել, որքան Թումանյանին։ Բանաս-
տեղծը Քոչարյանին բարձրացրել է իբրև ասմունքի վարպետ. գրավոր խոսքի 
հազվագյուտ արժեքները բացել են բանավոր խոսքի արտիստի հնարավորու-
թյունները, սա էլ իր հերթին, երախտագիտությամբ հնչեցրել է բանաստեղծի 
խոսքը, դարձել նրա խանդավառ երգիչը» [34, էջ 76]։ Նույնը կարելի է ասել 
Հախվերդյան գիտնականի մասին, հատկապես Թումանյանի նկատմամբ սերը, 
նրա երկերի խորազնին ուսումնասիրությունը թատերագետի հնարավորություն-
ներն ընդլայնել են՝ նրան դարձրել գրականագետ և ժամանակի անվանի թու-
մանյանագետ։ Այնուհետև Թումանյանն ապահովում է իր մշտական ներկայու-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



         Լևոն Հախվերդյանը թումանյանագիտության զարգացման շրջադարձային փուլում     257 

թյունը Հախվերդյանի գրեթե բոլոր ուսումնասիրություններում, ընդորում, նվիր-
ված ոչ միայն հենց բանաստեղծի ստեղծագործությանը («Թումանյանի արձակ 
երկերի սյուժեն» և այլն) [35], այլև գրականության պատմությանը, թատրոնին, 
լեզվին ու ոճին և այլ տարաբնույթ հարցերին ու գրողների երկերի վերլուծությա-
նը։ Հախվերդյանը գրում է «Զրույցներ լեզվի մասին» [45, էջ 7, 12, 23, 33-36, 42-
43, 65, 73, 79-80, 85, 87, 89, 91, 92, 105-106] աշխատությունը և լեզվի միջոցով 
բնագրի հուզական բեռի ավելացման օրինակները «Գիքորից» են. տեղին գոր-
ծածված բառի կարևորությունը ընդգծում է «Մի կաթիլ մեղրի» միջոցով, բարբա-
ռային բառերից ու ոճերից ճաշակով ու արվեստով օգտվելու, մաքուր գրական 
լեզվի պահպանման, բառի գործադրման որակի, հմտության խնդիրներն ար-
ծարծելիս դարձյալ օրինակները Թումանյանից են, չափազանցության ու նվա-
զաբերման մասին է խոսքը, Թումանյանի «Հսկան» է օրինակը, թևավոր խոսքե-
րի մասին է գրում, Շեքսպիրի, Պուշկինի ու Գյոթեի կողքին կանգնում է Թու-
մանյանը, Իսահակյանի կյանքի ու գործի մասին է շարադրում, հսկայական տեղ 
է հատկացնում Թումանյանին [43], և այսպես ամենուր։  

Նույնիսկ այլ գրքերի մասին գրախոսականներում գրեթե մշտապես զուգա-
հեռներ է տեսնում Ամենայն հայոց բանաստեղծի կյանքի ու գործի հետ [36, էջ 
145-148]։ Թումանյանն ու արվեստը, մշակույթը միաձույլ ներկայացնող հախ-
վերդյանական ուղղությունը հետագայում ևս իր շարունակությունն ունեցավ թա-
տերագիր գիտնականի կյանքում, նրան դարձնելով նաև ժամանակի անվանի 
գրականագետներից մեկը։ 

Այսպես, 1950-ական թթ. Թումանյանը, հայտնվելով Հախվերդյանի գիտա-
կան հետաքրքրությունների տեսադաշտում, այնուհետ, ինչպես նշեցինք, պահ-
պանում է իր մշտական տեղը։ Գիտական նախասիրությունների առումով Թու-
մանյանը անկասկած ու անվերապահ մնում է նրա ամենամեծ ու գլխավոր սերը։ 
Գրականագետի «թումանյանական կողմնորոշմանը» աներեր մնալու դրսևո-
րումն արտահայտվեց ոչ միայն նրա աշխատություններում՝ որպես գիտական 
հետազոտության թեմա, այլև Թումանյանի՝ որպես իր ամենասիրելի հայ գրողի 
հանրահռչակման ուղղությամբ ծավալած նրա գործունեության մեջ։ Թումանյա-
նը, Հախերդյանի բնորոշմամբ, ժողովրդի պաշտամունքին արժանացած, ազգի 
ամենաճակատագրական պահերին տրված «աստվածային պարգև» էր, որ հայ-
րենիքի զոհասեղանին դրեց և՛ կյանքը, և՛ հանճարը։ Գրականագետը մշտապես 
ընդգծել է Թումանյանի, հետևաբար և իր թեմայի արդիականությունը։ Հենց այս 
մոտեցումն էլ գիտնականին տվեց թումանյանական աշխարհը բացահայտելու 
համարձակությունը։ Հախվերդյանի սերնդակից անվանի գրականագետ Հ. Թամ-
րազյանը Թումանյանի մասին իր մենագրության առաջաբանում խոստովանում 
է, որ միշտ կամեցել է գրել բանաստեղծի մասին, բայց չի խիզախել, քանի որ 
ամեն անգամ այդ որոշումը կայացնելիս նրան «պաշարել է մի ներքին անվստա-
հություն, անգամ՝ երկյուղ։ Այդպիսի զգացում մարդ ունենում է խոր անդունդին 
կամ ձյունապատ երկնասլաց բարձունքին նայելիս։ Միշտ էլ մեծությունն իր ան-
հուն խորքով ու ծավալով հասարակ մահկանացուի մեջ առաջ է բերում գլխա-
պտույտ, անհասանելիությունը որոշ իմաստով կաշկանդում է ուսումնասիրո-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



258                                                       Սուսաննա Հովհաննիսյան 
                                 
ղին» [22, էջ 7]։ Նկատենք, որ այդ խոսքերը Թամրազյանն ասել է 1995-ին՝ 
երեք տասնամյակ անց Հախվերդյանի «Թումանյանի աշխարհը» գրքի հրատա-
րակությունից, այսինքն 1966-ից հետո։ Սակայն մինչ այդ էլ Հախվերդանն ար-
դեն սկսել էր պարբերական մամուլում տպագրել է մի շարք հոդվածներ, որոն-
ցում անդրադարձել էր Թումանյանի ժառանգության տարբեր կողմերին – բա-
նաստեղծի արձակին, հայրենասիրական մոտիվներին, Շեքսպիրի հետ գրական 
աղերսներին և այլն [35, էջ 3-4; 37, էջ 103-122; 38; 39, էջ 155-176; 40, էջ 33-39]։ 

Հախվերդյանի գրքից երկու տարի առաջ՝ 1964-ին, խիզախեց Էդ. Ջրբաշ-
յանը՝ գիտական հանրությանը ներկայացնելով իր «Թումանյանի պոեմները» 
հիմնարար և գիտական վերլուծություններով ու բանասիրական փաստարկնե-
րով անխոցելի աշխատությունը, որ երևույթ էր թումանագիտության ողջ պատ-
մության մեջ որպես լավագույն ու ծանրակշիռ ուսումնասիրություն։ Այնպես որ 
Հախվերդյանի խիզախումը շատ ավելին էր, քան պարզապես թումանյանագի-
տության ոլորտ մտնելը։ Ջրբաշյանից հետո նոր խոսք ասելը կրկնակի խիզա-
խություն էր պահանջում արվեստաբանից։ Գրողին գաղափարական կաղա-
պարներից դուրս բերելը իր ժամանակի համար նույնպես խիզախում էր, որը 
սկսվեց Ջրբաշյանով, իսկ երկու տարի անց նրան միացավ Հախվերդյանը։ 

Ընդ որում, Հախվերդյանը Ջրբաշյանի գրքի առաջին արժևորողներից էր, 
ավելի քան տասնյակ գրախոսականներից մեկի հեղինակը [41]։ Հախվերդյանի 
«Թումանյանի աշխարհը» [42], ինչպես և Ջրբաշյանի մենագրությունը հիմնա-
րար և թումանյանագիտությունը հարստացնող աշխատություններ էին։  

Այսպես, 60-ականներին այս երկու նշանակալից ուսումնասիրությունների 
երևան գալը Թումանյանի ստեղծագործության համապարփակ վերլուծության 
բովանդակային առումով գիտական իրադարձություն էր, բեկում թումանյանա-
գիտության մեջ, նոր ուղիների բացում։ Դրանք ծիծեռնակներն էին մեկ այլ առու-
մով ևս։ Թումանյանի մահից տասնամյակներ անց նրա ժառանգության գնահա-
տականները մնում էին լրագրական հոդվածների սահմաններում։ Եվ ահա 60-ա-
կաններին ազդարարվեց թումանյանագիտության մեջ զարգացման նոր շրջա-
փուլը՝ մենագրությունների շրջանը, որն ավելի ակնառու դարձավ հատկապես 
1969-ին։ Թումանյանի 100-ամյակի նախապատրաստական շրջանից սկսած մեկը 
մյուսի ետևից հրատարակվեցին Ա. Ինճիկյանի, Մ. Ջանփոլադյանի, ավելի ուշ՝ 
Մ. Մկրյանի, Լ. Կարապետյանի, Հ. Թամրազյանի հիմնարար աշխատությունները։  

Որպես սկիզբ Հախվերդյանի ներդրումը թումանյանագիտության մեջ ծան-
րակշիռ էր մեկ այլ իմաստով ևս։ Հենց 60-ականներին հնարավորինս հաղթա-
հարվեցին խորհրդային գաղափարական կարծրատիպերը թումանյանագիտու-
թյան մեջ։ Վերը նշված թումանյանագետները միացան Ջրբաշյանին ու Հախ-
վերդյանին, և մինչ այդ իշխող պարզունակ վերլուծությունը վերաճեց լուրջ գի-
տական խոսքի։ Կոտրվեցին ավելի քան երեք տասնամյակ իշխող գռեհիկ-սո-
ցիոլոգիական մոտեցումները։ Իսկ Հախվերդյանը ոչ միայն գաղափարական, 
այլև ժամանակի գրականագիտական այլ կարծրատիպեր նույնպես առաջիննե-
րից էր, որ հաղթահարեց։ Վերջինս դրսևորվեց նրանով, որ Հախվերդյանը Թու-
մանյանի ստեղծագործության մեջ մարդն ու մարդկային հարաբերությունների 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



         Լևոն Հախվերդյանը թումանյանագիտության զարգացման շրջադարձային փուլում     259 

վերլուծությունը կատարեց անկախ գրական մեթոդի՝ ռեալիզմի հետ առնչակցու-
թյան։ Հախվերդյանը հանգում է այն եզրակացության, որ Թումանյանի քնարը 
անհատական հույզերի համար չէր ստեղծված։ Նա Թումանյանին ներկայաց-
նում է միջազգային գրականության լայն համաբնագրում համաշխարհային դա-
սականների հետ համեմատական վերլուծության շրջանակում։  

 
Տարընկալումներ Լևոն Հախվերդյանի ու թումանյանագետների միջև 
Իհարկե, թատերագետ-գրականագետի որոշ մոտեցումներ տարաձայնութ-

յունների առիթ դարձան թումանյանագետների ու նրա միջև։ Առհասարակ հարթ 
չի եղել գիտնականի թումանյանական ուղին։ Ոմանք նրան մեղադրում էին 
առաջադրած դրույթների ինտուիտիվ հիմքի ու բնույթի համար։ Հատկապես 
«Փարվանայի» վերլուծությունը մի տեսակ փորձաքար է եղել բոլոր թումանյա-
նագետների համար։ Հախվերդյանին քննադատել են այն պատճառով, որ նա 
բալլադում տեսել է միայն ողբերգություն և անիմաստ մահ. «Ողբերգականը դեռ 
այն չէ, - գրում է գրականագետը, - որ քաջերը մաքառում են ու զոհվում, այլ այն, 
որ դա ապարդյուն մաքառում է։ Ապարդյուն և անվախճան։ Անմատչելիորեն 
բարձր երազանքի, վսեմ իդեալի ասպետների ճակատագիր։ Իհարկե, միամտու-
թյուն կլինի լավատեսական հայացք որոնել այս ռոմանտիկական լեգենդի մեջ» 
[42, էջ 299]։ Իսկ Ջրբաշյանը հակադարձում է՝ նկատելով, որ իդեալի և իրակա-
նության բախման ողբերգական պատկերման մեջ Հախվերդյանն անտեսել է 
գեղեցիկի ու կատարյալի հավերժական ձգտման մոտիվը, որը խորապես լավա-
տեսական բնույթ ունի. «Չէ՞ որ հավերժ ապրում են կրակի թիթեռները» որոնց 
մահն էլ չի խանգարում անվերջ ձգտել իրենց նվիրական նպատակին» [61, էջ 
183]։ Այդ բանավեճն արտահայտվել է նաև այն ընդհանրացնող վերնագրերով, 
որոնց ներքո վերլուծվում է բալլադը։ Ջրբաշյանը «Փարվանան» քննաբանել է 
«Անմար տենչանքի աշխարհում» [63, էջ 82], իսկ Հախվերդյանը՝ «Խորտակված 
պատրանքներ» [42, էջ 292] խորագրի տակ։ Առաջին դեպքում ընդգծվել է տեն-
չանքի անմահությունը, երկրորդ դեպքում երազանքների կործանումը։ Կարծում 
ենք ճշմարտությունը մեջտեղում է՝ երազանքների խորտակումը նույնպես ան-
մահ է այնպես, ինչպես հարատև են մարդու տենչանքն ու ձգտումները։ 
Հ. Թամրազյանը 30 տարի անց վերստին անդրադառնում է Հախվերդյանի տե-
սակետին և նույնպես չի կիսում «Փարվանայում» միայն ողբերգություն ու հոռե-
տեսություն տեսնելու Հախվերդյանի մոտեցումը։ Նա, ինչպես և Ջրբաշյանը, 
ընդգծում է մարդկային որոնումների ու երազների հարատևությունը՝ որպես հո-
գու հավերժական հատկանիշ բոլոր ժամանակներում և բալլադը դիտում է որ-
պես «Հավերժական սիրո խորհուրդ և սիմվոլիկա» [22, էջ 321]։ 

Բանավեճեր են եղել նաև «Հին կռիվը» պոեմի ավարտված թե անավարտ 
լինելու հարցի շուրջ։ Անընդունելի է համարվել նաև Հախվերդյանի այն տեսա-
կետը, ըստ որի՝ «Դեպի Անհունը» պոեմը չունի ինքնուրույն գեղարվեստական 
նշանակություն և ընդամենը քառյակների մի շարք է, կամ էլ լավագույն երկերի 
համար նախապատրաստություն՝ իբրև «բանաստեղծի փիլիսոփայական որո-
նումների ճանապարհը բացող մի երևույթ» [42, էջ 224-225]։ Չի ընդունվել նաև 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



260                                                       Սուսաննա Հովհաննիսյան 
                                 
«Անուշի» վրա «Դեպի Անհունի» ազդեցության մասին Հախվերդյանի վարկածը 
[42, էջ 224-225]։   

  
Լևոն Հախվերդյանը ժամանակի քննադատների գնահատմամբ 
Գիտական բանավեճերը, հախվերդյանական վարկածների հետ որոշ ան-

համաձայնությունները ամենևին չեն ստվերել «Թումանյանի աշխարհը» գրքի 
ընդունելությունը հայ գիտական շրջաններում։ Աշխատությունը լույս տեսնելուց 
անմիջապես հետո այն արժանացավ գրականագետների բարձր գնահատակա-
նին։ Գրքի մասին գրված 14 գրախոսականներից հենց նույն տարում՝ 1966-ին տպա-
գրվեցին 7-ը, որոնց հեղինակներն էին ժամանակի անվանի գրողները, արվեստա-
գետներն ու քննադատները՝ Ս. Աղաբաբյանը, Զ. Ավետիսյանը, Հ. Մաթևոսյանը, 
Ն. Մուրադյանը, Մ. Նարյանը, Ս. Սողոմոնյանը, Վ. Վարդանյանը, Ս. Քոչարյանը 
[4, էջ 138-144; 9, էջ 27; 49; 54, էջ 2; 56, էջ 3; 64, էջ 3]: Աղաբաբյանի գրախո-
սականը լույս տեսավ նաև ռուսերեն՝ 1967 թ. «Дружба народов» ամսագրում 
[68, էջ 279-282]։ Ըստ Զ. Ավետիսյանի՝ Հախվերդյանն ավելին է տեսել ու ավե-
լին է պատկերացնում Թումանյանի աշխարհի մասին, քան մեր պատկերացում-
ներն էին։ Գիտական շահեկան դիտարկումներ կային Ս. Աղաբաբյանի գրախո-
սականում։ Նախ նա իր ուրախությունն է հայտնում, որ վերջապես թումանյա-
նագիտությունը բանասիրությունից շարժվեց դեպի գրականագիտություն, աղբ-
յուրների, վավերագրերի ու երկերի հրապարակումից դեպի Թումանյանի ներ-
քին տարերքի իմացություն։ Քննադատի գնահատականով՝ Հախվերդյանի գիր-
քը թումանյանագիտության մակարդակը բարձրացնող մի նոր աստիճան է, որի 
հիմնական արժանիքը Թումանյանի առանձին երկերի «բանիմաց, հաճախ խոր 
վերլուծություններն և մասնավոր խնդիրների ինքնատիպ արծարծումներն» են 
[4, էջ 142]։ Հրանտ Մաթևոսյանը գրում է. «Լ. Հախվերդյանը մեզ համար գրել է 
մենագրություններից դժվարագույնը։ Թումանյանը մեր մանկությունն է, իսկ 
մանկության տարիներին սովորած բառերը չեն ստուգաբանվում։ Հախվերդյանն 
ահա ստուգաբանել է հայացքի ու ընկալման զարմանալի թարմությամբ» [49]։ 
Նշան Մուրադյանի կարծիքով ստեղծվել է մնայուն արժեք, և Հախվերդյանով 
սկսվում է «Մեր մեծագույն բանաստեղծին արժանի մեծ ընդհանրացումների 
ժամանակը» [54] (Ընդգծումը հեղինակինն է՝ Ս.Հ.)։ 

Հախվերդյանի մենագրության երևան գալով նկատելի դարձավ գիտական 
լեզվի ոճական մի առանձնահատկություն։ Միաժամանակ երևան եկան Թու-
մանյանին ուսումնասիրելու լեզվաոճական երկու տարբեր ուղղություններ։ Ի 
տարբերություն Ջրբաշյանի ակադեմիական զուսպ ոճի՝ Հախվերդյանի ոճն 
ազատ էր, խոսքը՝ հաճախ զգացմունքային։ Թվում էր՝ այն պիտի հարված 
հասցներ երկի գիտականությանը, սակայն Հախվերդյանը կարողացավ այդ ոճի 
շրջանակում ամենայն ուշադրությամբ քննել բանաստեղծի մտածողության գե-
ղարվեստական առանձնահատկությունները։ Ջրբաշյանի ակադեմիզմի կողքին 
դրվեց գեղագիտական ոճը, որը հետագայում իր գործառական դերն ունեցավ 
նաև Թամրազյանի աշխատության մեջ։ Նույն գիտագեղարվեստական ոճով 
Հախվերդյանը հաջորդ ավելի քան երեք տասնամյակների ընթացքում շարու-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



         Լևոն Հախվերդյանը թումանյանագիտության զարգացման շրջադարձային փուլում     261 

նակեց իր թումանյանագիտական երկերի ստեղծումը՝ գրելով ևս երեք մենագ-
րություն՝ «Թումանյանի կյանքը», «Թումանյան» (1969 անգլ.), «Թումանյանը և 
իր ժամանակը» (1995) «Թումանյան», «Թումանյանը և հայոց պատմական ճա-
կատագիրը» (2000)։ «Թումանյան» գրքույկը տպագրվեց 5 լեզուներով (ֆրանսե-
րեն, գերմաներեն, անգլերեն, հայերեն, ռուսերեն)։ Հախվերդյանը զգալի ժամա-
նակ է տրամադրել նաև բանաստեղծի ժողովածուների և թումանյանագիտա-
կան երկերի խմբագրական աշխատանքներին։ Նա խմբագրել ու առաջաբաններ 
է գրել բանաստեղծի դստեր՝ Նվարդ Թումանյանի՝ գրողի գիտական կենսա-
գրության համար հիմնաքարային արժեք ներկայացնող աշխատությունների՝ 
«Թումանյանի մանկությունն ու պատանեկությունը», «Հուշեր և զրույցներ» 
(1969) գրքերի համար։ Կազմել և առաջաբաններ է գրել նաև Թումանյանի «Ըն-
տիր երկերի» (1978) [25] համար, մասնակցել է բանաստեղծի երկերի երկրորդ 
գիտական հրատարակության՝ 10-հատորյակի աշխատանքներին։ Նրա կազմած 
թումանյանագիտական երկերից նշանակալից է «Մեծերը ամենամեծի մասին» 
(1999) գիրքը, որի առաջաբանի հեղինակն է նաև։ «Վերնատան» անդամներին, 
հայ գրականության դասականներին ու մեծերին ներկայացնող այդ աշխատութ-
յունը սիրվեց ու լայն տարածում գտավ ընթերցող լայն շրջանակների կողմից, 
վերահրատարակվեց մի քանի անգամ։ «Վերնատան» խորհուրդը, հայոց մեծե-
րի մարդկային անաղարտ հարաբերությունների մասին վկայող այդ ժողովա-
ծուն այսօր էլ չի կորցրել իր գրական նշանակությունը։ Նյութերի այդ ժողովա-
ծուն ազդակ եղավ «Վերնատուն» աշխատության ստեղծման (2018) [48]։ 

 
Լևոն Հախվերդյանի գործունեությունը Թումանյանի ստեղծագործու-

թյան հանրահռչակման ուղղությամբ 
Ապահովելով իր մնայուն տեղը 1960-70-ականների թումանյանագետների 

շարքում՝ Հախվերդյանը սկսեց ակտիվ գործունեություն ծավալել Թումանյանի 
ստեղծագործության հանրահռչակման ուղղությամբ։ Այս առումով առաջին մեծ 
կանգառը Թումանյանի 100-ամյակի աննախադեպ տոնակատարություններն 
էին ողջ խորհրդային երկրով ու նաև աշխարհով մեկ։ Հախվերդյանը Հայաս-
տանի հոբելյանական հանձնաժողովի քարտուղարն էր, իսկ նախագահը Ա. Քո-
չինյանն էր։ Նա հետևում էր «Անուշ» և «Ալմաստ» օպերաների բեմադրություն-
ների նախապատրաստական աշխատանքներին, ձեռնամուխ էր եղել Թուման-
յանի տողացիները տարբեր երկրների գրողներին, թարգմանիչներին, ամսագ-
րերին ու գրքերի հրատարակչություններին փոխանցումը կազմակերպելու գոր-
ծին, ելույթներ էր ունենում բազմաթիվ հոբելյանական հանդիսություններին, 
գրողի մեծարման հանդիսավոր նիստին (սեպտեմբերի 24) Երևանի Ալ. Սպեն-
դիարյանի անվան օպերայի և բալետի պետական ակադեմիական թատրոնում։ 
Թումանյանի թանգարանի ցուցադրությունների պլանի հեղինակն էր Արմենուհի 
Թումանյանի հետ։ Նա 1969 թ. Թումանյանի մասին ստեղծված երեք վավերա-
գրական ֆիլմերից մեկի սցենարի հեղինակն էր. աշխատում էր բեմադրիչ Վիլեն 
Զաքարյանի, օպերատոր Լաերտ Պողոսյանի հետ։ Թումանյանի դերում Իշխան 
Ղարիբյան էր։ Այս ընտրությունների հարցում նույնպես Հախվերդյանի կարծիքը 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



262                                                       Սուսաննա Հովհաննիսյան 
                                 
կողմնորոշիչ է եղել։ Նրա սցենարը մրցում էր մյուս երկու ֆիլմերի՝ Վահագն 
Դավթյանի և Արտաշես Մարտիրոսյանի սցենարների հետ։ Բանաստեղծի հո-
բելյանի նախապատրաստության ողջ ընթացքում Հախվերդյանը դրսևորեց 
հրաշալի կազմակերպչի ու հմուտ ղեկավարի տաղանդ։ 

Հայ գրողներից Հախվերդյանի համար Թումանյանն էր դարձել անփոխա-
րինելի և անհրաժեշտ։ Գրեթե անհնար էր, որ նա անտարբեր անցներ բանաս-
տեղծի երկերի հիման վրա ներկայացվող որևէ թատերական կամ երաժշտա-
կան բեմադրության կողքով։ Նա բարձրաձայնում է արժանիքներն ու անում դի-
տողություններ, որոնց գործառութային արժեքն այսօր էլ չի կորցրել իր նշանա-
կությունը Թումանյանի կենսափիլիսոփայությունն ու աշխարհընկալումը արվես-
տի այլ ձևերի միջոցով հանրայնացնելու գործում։ 1981-ին Հ. Մալյանը, իր կինո-
դերասանի թատրոնը հիմնադրելուց մեկ տարի անց, բեմադրեց Թումանյանի 10 
հեքիաթները, որոնք 1981-2019 թթ. ներկայացվել են ավելի քան 1600 անգամ։ 
Հախվերդյանը գրում է. «Այնքան թարմաշունչ, անսպասելի է Թումանյանի վա-
ղածանոթ հեքիաթների թատերային մատուցումը, որ երբեմն թվում է, թե «ան-
ծանոթ պատումներ ես նայում» [45]։ Քննադատը այդ ներկայացումը համարում 
է ազգային և համամարդկային արժեքները միահյուսող դաս, որտեղ Մալյանը 
համադրել է Թումանյանի փիլիսոփայությունը, իր կինոմտածողությունը և թա-
տերային ձեռագիրը։ 

Թումանյանական աշխարհին Հախվերդյանի անմնացորդ նվիրվածությու-
նը նրան սիրելի էր դարձրել բանաստեղծի ընտանիքին, դուստրերին՝ Աշխենին, 
Նվարդին, Սեդային, Արփիկին և հատկապես Թումանյանի թանգարանի երկա-
րամյա տնօրեն Թամարին։ Նա դարձել էր Թումանյանների ընտանիքի լիիրավ 
անդամը։ 

 
Եզրակացություն 
Ակադեմիկոս Լևոն Հախվերդյանը եղել և մնում է հայ գիտության ու մշա-

կույթի ինքնատիպ դեմքերից մեկը։ Նա գրականագիտության ոլորտ մուտք գոր-
ծեց թատերագիտական և մշակութային խնդիրների և գրական հարցերի վեր-
լուծությունը մեկտեղելով։ Այնուհետև թումանյանագիտությունը դարձավ գիտ-
նականի գործունեության և մասնագիտական հետաքրքրությունների մշտական 
ասպարեզը։ Թումանյանի կյանքի ու ստեղծագործության մասին նրա ընկալում-
ները ուրույն տեղ ունեն թումանյանագիտության մեջ և պայմանավորված են թե՛ 
արվեստագետի, թե՛ գրականագետի մտածողությանը բնորոշ յուրահատկութ-
յուններով։ Գիտնականի «թումանյանական կողմնորոշման» հարցում իր դերն է 
խաղացել նաև Թումանյանի տաղանդի բազմաշերտությունը, ազգային ու հան-
րային կյանքի բոլոր ոլորտներին սերտ առնչակցությունը, ինչն այսօր էլ գրողի 
ստեղծագործությունը քննության առարկա է դարձրել հայագիտության բոլոր 
ճյուղերի համար։ Թումանյանի գրական ժառանգությունն իր բազմաշերտ և 
բազմակողմանի դրսևորումներով, հիրավի, անսպառ մի երևույթ է և ոչ մի հե-
տազոտող, այդ թվում Հախվերդյանը չի հավակնել բանաստեղծի մասին սպա-
ռիչ ու ավարտուն խոսք ասողի դերին։ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



         Լևոն Հախվերդյանը թումանյանագիտության զարգացման շրջադարձային փուլում     263 

Թատրոն - գրականություն, թատերագիտություն – թումանյանագիտություն 
փոխգործունեությունը Հախվերդյանի գիտական ժառանգության մեջ դարձավ 
օրինաչափ միասնություն։ Թումանյանին նվիրված Հախվերդյանի չորս աշխա-
տությունների մասին գրվեցին ավելի քան երկու տասնյակ գրախոսականներ ու 
հոդվածներ, որոնց հեղինակները ժամանակի անվանի գրողներն ու գրականա-
գետներն էին։  

Հախվերդյանի գիտական միտքը գործում էր բազմազան ուղղություններով 
ժամանակի-տարածական ընդարձակ շառավղով, և ամենուր նրա քննաբանու-
թյան կենտրոնում արվեստն էր։ Նա յուրովի մեկնաբանեց Թումանյանի երկերի, 
բանաստեղծի կյանքի պատմության հարցերը, ստեղծագործության բովանդա-
կության և գեղարվեստական կերտվածքի յուրահատկությունները: Եվ որքան էլ 
վիճելի վարկածներ առաջադրեր, միևնույն է, այն ինչ թողել է՝ արժեքավոր ժա-
ռանգություն է թումանյանագիտության համար։ Հախվերդյանի թումանյանա-
կան ընկալումը անցյալ դարի երկրորդ կեսի շրջագծում է և մշտապես կունենա 
գրապատմական արժեք։ 

 
Գրականություն 

1. Աբեղյան Մ. Հովհաննես Թումանյանց։ Բանաստեղծություններ (Գրախոսութ-
յուն), «Նոր դար» (Թիֆլիս), № 196, դեկտեմբերի 11, էջ 2-3, № 197, դեկտեմբերի 12, 
1890, էջ 2։ 

2. Աթայան Ռ., Մուրադյան Մ. Արմեն Տիգրանյան (Կյանքը, երաժշտական-հասա-
րակական գործունեությունը և ստեղծագործությունը). Երևան, ՀՍՍՌ ԳԱ հրատ., 1955, 
105 էջ։ 

3. Ահարոնյան Ա.Հ. Թումանյան «Բանաստեղծություններ», «Մուրճ». Թիֆլիս, № 1, 
1904, էջ 169-187։ 

4. Աղաբաբյան Ս. Նորովի ընթերցված Թումանյանը, «Սովետական գրականու-
թյուն», № 9, 1966, էջ 138-144։ 

5. Աղբալյան Ն. Հովհ. Թումանյանի «Քաջ Նազարը», Ընտրանի, կազմ. և ծանոթ. 
Անանյան Գ. Երևան, ԵՊՀ հրատ., 2005, 362 էջ։ 

6. Աղայան Ղ. Հովհ. Թումանյանի «Անուշից» մի ճաշակ, «Մուրճ». Թիֆլիս, № 3, 
1893, էջ 457-460։ 

7. Անանուն Դ. Հարգանքի խոսք Հովհ. Թումանյանին, «Մշակ». Թիֆլիս, փետր-
վարի 20, № 40, 1919։ 

8. Ավդալբեգյան Թ. Հայ գյուղը Հովհ. Թումանյանի երկերում, Երևան, Տրեստի 
2-րդ տպ., 1925, 48 էջ։ 

9. Ավետիսյան Զ. Թումանյանի աշխարհը, «Սովետական դպրոց», 29 հունիսի, 
1966, № 27։ 

10. Ասատրյան Աս. Հովհ. Թումանյանը և ռուս կլասիկ գրականությունը, ՀՍՍՌ ԳԱ 
«Տեղեկագիր». Երևան, № 2, 1949, էջ 27-36։ 

11. Ասատրյան Աս. Հովհաննես Թումանյանի պոեզիան, «Սովետական գրականու-
թյուն և արվեստ», № 2, 1949, էջ 90-101։ 

12. Գասպարյան Ս. «Անուշ» օպերայի 500-րդ ներկայացումը, «Սովետական Հայաս-
տան», մարտի 11, № 59, 1955։  

13. Դաբաղյան Ն. Հայ և վրաց ժողովուրդների դարավոր բարեկամությունը և 
Հովհաննես Թումանյանը. Երևան, «Հայպետհրատ», 1954, 63 էջ։ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



264                                                       Սուսաննա Հովհաննիսյան 
                                 

14. Դավթյան Վ. Թումանյանի ստեղծագործության հոգեբուժիչ արժեքը (Միջ-
առարկայական աղերսներ), Խմբ.՝ Ս. Սարինյան, «Երևան» գիտական կենտրոն. Երևան, 
«Ամարաս», 1995, 36 էջ։ 

15. Դավթյան Վ. Ինչու խելագարվեց Անուշը (Խելահեղության թումանյանական 
ըմբռնումը). Երևան, «Աղվանք», 1995, 80 էջ։ 

16. Դրամբյան Ռ. Գրական մեծությունները բանագող, «Մշակ». Թիֆլիս, 28 հուլիսի, 
№ 162։ 

17. Զաքարյան Ան. Ռուս գրողները Անդրկովկասում և հայ գրական կյանքը (1914-
1920). Երևան, «Սովետական գրող» հրատ., 1984, 253 էջ։ 

18. Զաքարյան Ան. Ռուս գրողները և Հովհաննես Թումանյանը. Երևան, «Էդիթ 
պրինտ», 2019, 79 էջ։ 

19. Զաքարյան Ան. Սերգեյ Գորոդեցկին Արևմտյան Հայաստանում և Անդրկով-
կասում (1916–1921 թթ). Երևան, ՀՀ ԳԱԱ «Գիտություն» հրատ., 2015, 230 էջ։ 

20. Զորյան Ստ. Ո՞վ է Հովհաննես Թումանյանը, «Մշակ». Թիֆլիս, 20 փետրվարի, 
№ 40, 1919։ 

21. Թադևոսյան Ալ. «Անուշ» օպերայի 500-րդ ներկայացումը, «Գրական թերթ», 12 
մարտի, № 9, 1955։ 

22. Թամրազյան Հ. Հովհ. Թումանյան. մարդը և մտածողը. Երևան, «Նաիրի»,  
1995, 512 էջ։ 

23. Թումանյան Հովհ. «Բանաստեղծություններ», հ. 1. Մոսկվա, տպ. Մ. Բարխու-
դարյանի, 1890, 93 էջ։ 

24. Թումանյան Հովհ. «Բանաստեղծություններ», հ. 2. Մոսկվա, տպ. Մ. Բարխու-
դարյանի, 1892, 161 էջ։ 

25. Թումանյան Հովհ. «Ընտիր երկեր», առաջաբանը՝ Հախվերդյանի. Երևան, «Սո-
վետական գրող», 1978, 503 էջ։ 

26. Թումանյան Նվ. Հ. Թումանյանի մանկությունը և պատանեկությունը. Երևան, 
«Հայպետհրատ», 1938, 66 էջ։ 

27. Թումանյան Նվ. Հովհաննես Թումանյան (ծննդյան 70-ամյակի առթիվ). Երևան, 
«Պետհրատ», 1939, 157 էջ։ 

28. Թումանյան Նվ. Հովհաննես Թումանյանը և ռուս գրականությունը. Երևան, 
Հայկ ՍՍՌ ԳԱ հրատ., 1956, 150 էջ։ 

29. Լեո Ռուսահայոց գրականությունը, «Գեղունի». Վենետիկ, № 1-10, 1903, էջ 62-64։ 
30. Լեո ԵԺ 10 հատորով, հ. 9. Երևան, «Խորհրդային գրող», 1989, 736 էջ։ 
31. Լեո ԵԺ 10 հատորով, հ. 8. Երևան «Սովետական գրող», 1985, 565 էջ։ 
32. Խանզադյան Ց. Հոդվածների ժողովածու. Երևան, ՀՍՍՌ ԳԱ հրատ., 1963, 273 էջ։ 
33. Հախվերդյան Լ. «Ոսկի քաղաքը», «Պիոներ». Երևան, № 8, 1954, էջ 28։ 
34. Հախվերդյան Լ. «Սուրեն Քոչարյանի արվեստը». Երևան, «Հայպետհրատ», 

1959, 219 էջ։ 
35. Հախվերդյան Լ. Թումանյանի արձակ երկերի սյուժեն, «Գրական թերթ». 

Երևան, 20 փետրվարի, 1959, № 7։  
36. Հախվերդյան Լ. Ուսումնասիրություն Ակսել Բակունցի մասին. Գրախոսություն, 

«Սովետական գրականություն». Երևան, № 8, 1959, էջ 146-149։ 
37. Հախվերդյան Լ. Բանաստեղծը և ժամանակը, «Սովետական գրականություն», 

№ 3, 1963, էջ 103-122։ 
38. Հախվերդյան Լ. Մի զարմանալի «Անուշ», «Գրական թերթ», 3 ապրիլի, 1964, № 14։ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



         Լևոն Հախվերդյանը թումանյանագիտության զարգացման շրջադարձային փուլում     265 

39. Հախվերդյան Լ. Թումանյանի հայրենասիրական մոտիվները, Թումանյան. 
Ուսումնասիրություններ և հրապարակումներ, գիրք 1. Երևան, ՀՍՍՀ ԳԱ հրատ., 1964, 
էջ 155-176։ 

40. Հախվերդյան Լ. Թումանյան և Շեքսպիր, «Սովետական արվեստ», № 4, 1964, 
էջ 33-39։  

41. Հախվերդյան Լ. Ո՞վ է Հովհաննես Թումանյանը, «Ավանգարդ», 9 մարտի, № 29 
(6981), 1965։ 

42. Հախվերդյան Լ. Թումանյանի աշխարհը. Երևան, «Հայաստան», 1966, 494 էջ։   
43. Հախվերդյան Իսահակյանի կյանքն ու գործը, իր վկայություններով ու բանասի-

րական հավելումներով. Երևան, «Հայաստան», 1974, 219 էջ։ 
44. Հախվերդյան Լ. Թումանյանի «անծանոթ» հեքիաթները, «Գրական թերթ», 7 

մայիսի, № 19, 1982։ 
45. Հախվերդյան Լ. Զրոյցներ լեզվի մասին. Երևան, «Սովետական գրող», 1982, 

189 էջ։ 
46. Համբարձումյան Վ. Գործն է անմահ, լավ իմացեք, «Սովետական Հայաստան», 

18 սեպտեմբերի, № 227, 1988։ 
47. Հովհաննիսյան Ս.Գ. Հովհ. Թումանյանի կյանքի և ստեղծագործության պատ-

մությունը (1900-1912 թթ.). Երևան, Գրական էտալոն, 2012, 752 էջ։ 
48. Հովհաննիսյան Ս.Գ. «Վերնատուն», Պատ. խմբ. Մագդա Ջանփոլադյան. Երևան, 

«Էդիթ Պրինտ», 2018, 288 էջ։ 
49. Մաթևոսյան Հ. Գիրք Թումանյանի մասին, «Հայրենիքի ձայն», 12 փետրվարի, 

№ 7, 1967։  
50. Մակինցյան Պ. Հովհաննես Թումանյան, «Գարուն» ալմանախ, գիրք 3. Մոսկա, 

Արսեն Բուդաղյանի հրատ., 1912, էջ 248-315։ 
51. Մակինցյան Պ. Գրական մանրուքներ, «Մշակ», 5 մայիսի, № 97, 6 մայիսի, 

№ 98, 1916։ 
52. Մանվելյան Լ. Թումանյանի բանաստեղծությունները (Բանաստեղծություններ», 

Մոսկվա, 1890, գրախոսություն), «Մուրճ», № 1, 1891, էջ 93-100։ 
53. Մանուկյան Ս. Հովհ. Թումանյանի Անուշը. Բանասիրական և գեղարվեստական 

վերլուծում. Երևան, ԵՊՀ հրատ., 1930, 52 էջ։ 
54. Մուրադյան Նշան. Թումանյանի աշխարհը, «Գրական թերթ», 15 հուլիսի, № 29, 

1966։ 
55. Նահապետյան Մ. Հովհաննես Թումանյանը ժողովուրդների բարեկամության ու 

խաղաղության երգիչ. Երևան, ՀԽՍՀ ԳԱ հրատ., 1954, 32 էջ։ 
56. Նարյան Մ. Գրականագիտական ուշագրավ գործ, գրախոսություն, «Երեկոյան 

Երևան», № 167, 20.VII.1966, էջ 3։ 
57. Ջանփոլադյան Մ. Ցեղասպանության թեման Ի (ХХ) դարի ռուս պոեզիայում, 

«Էջմիածին» (Էջմիածին), № 4 (ապրիլ), 2015, էջ 76-92։ 
58. Ջանփոլադյան Մ. Սասունցի Դավթի ռուսական կյանքը. Երևան, հեղին. հրատ., 

2015, 178 էջ։ 
59. Ջրբաշյան Էդ. Հովհ. Թումանյանը և Պուշկինը. Երևան, ԵՊՀ հրատ., 1956, 47 էջ։ 
60. Ջրբաշյան Էդ. Թումանյանի պոեմները. Երևան, ԵՊՀ հրատ., 1964, 507 էջ։ 
61. Ջրբաշյան Էդ. Չորս գագաթ, Երևան, «Սովետական գրող», 1988, 468 էջ։ 
62. Ջրբաշյան Էդ. Պուշկինը և հայ բանաստեղծները. Երևան, ՀՀ ԳԱԱ «Գիտու-

թյուն» հրատ., 1999, 245 էջ։ 
63. Ջրբաշյան Էդ. Թումանյանի բալլադները. Երևան, «Նոր դար», 2004, 136 էջ։ 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



266                                                       Սուսաննա Հովհաննիսյան 
                                 

64.  Սողոմոնյան Ս. Նոր խոսք Թումանյանի մասին, «Սովետական Հայաստան», 4 
նոյեմբերի, № 258, 1966։ 

65. Վարդազարյան Փ. Վշտի ու թախծի երգիչ Հովհաննես Թումանյան (Քննա-
դատական փորձ). Թիֆլիս, 1905, 172 էջ։ 

66.  Տերյան Վ. ԵԺ չորս հատորով, հ. 3. Երևան, «Հայաստան», 1975, 416 էջ։ 
67.  Տերտերյան Ա. Հովհաննես Թումանյան, Հայրենի եզերքի քնարերգուն. Վա-

ղարշապատ, տպ. Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածին, 1911, 84 էջ։ 
68.  Агабабян С. По-новому прочитанное Туманян. «Дружба народов». Москва, № 1, 

1967, с. 279-282. 
69.  Атабекян М.Л. Ованес Туманян - литературный критик. Ереван, «Айпетрат», 

1956, 164 с. 
70. Джанполадян М. Когда строку диктует чувство… Ереван, изд. РАУ, 2006, 

244 с. 
71. Джанполадян М. В мире Туманяна. Ереван, «Эдит Принт», 2018, 156 с. 

 
ЛЕВОН АХВЕРДЯН НА ПЕРЕЛОМНОМ ЭТАПЕ РАЗВИТИЯ 

ТУМАНЯНОВЕДЕНИЯ 
 

СУСАННА ОВАНЕСЯН* 
 
Для цитирования: Ованесян, Сусанна. “Левон Ахвердян на переломном этапе развития туманяно-
ведения”. Искусствоведческий журнал, N 1 (2025): 250-269. DOI: 10.54503/2579-2830-2022.1(7)-250 

 
Академик Левон Ахвердян с первых шагов в науке внес значительный 

вклад в различные сферы искусства, театроведения и литературоведения благо-
даря гармоничному объединению различных дисциплин. Его достижения осо-
бенно выделяются в истории туманяноведения. В 1960-е годы начался новый 
этап развития науки о литературе, когда новому поколению армянских ученых 
удалось в какой-то степени преодолеть советские идеологические стереотипы. 
В этом смысле особенно значительным вкладом в современное туманяноведе-
ние стали исследования Эд. Джрбашяна и Л. Ахвердяна. Прежний примитивный 
анализ произведений писателя уступил место серьезному научному дискурсу. 
Были преодолены также вульгарно-социологические подходы, более тридцати 
лет господствовавшие в литературоведении. Именно в 1960-е гг. туманяноведение 
стало постоянной сферой деятельности и научных интересов Ахвердяна.   

Взаимосвязь театра и литературы, театроведения и литературоведения 
представляет собой закономерное единство в его наследии, что было обусловле-
но как личностью ученого, так и его представлениями об искусствознании. Важ-

* Ведущий научный сотрудник отдела древней армянской литературы Института 
литературы им. М. Абегяна НАН РА, доктор филологических наук, доцент,  
susannahovhannisyan@litinst.sci.am, статья представлена 06.12.2024, рецензирована 
20.02.2025, принята к публикации 10.06.2025.  

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



         Լևոն Հախվերդյանը թումանյանագիտության զարգացման շրջադարձային փուլում     267 

ную роль в этом сыграла многослойность таланта Туманяна, его глубокая связь 
со всеми сферами национальной и общественной жизни, что неизбежно стало 
предметом изучения для всех направлений арменоведения.  

Научный путь Ахвердяна в туманяноведении был непростым и сопровож-
дался многочисленными научными спорами. Некоторые подходы литературове-
да вызывали разногласия между ним и другими исследователями творчества Ту-
маняна. Особенно оживленные дискуссии развернулись вокруг произведений 
«Парвана», «Старая война», «В беспредельность» и других.  

Высокую оценку критики своего времени получил фундаментальный труд 
Ахвердяна «Мир Туманяна». Было отмечено, что благодаря этому исследованию 
туманяноведение продвинулось от филологии к литературоведению, от публи-
кации источников к познанию внутренней сущности творчества Туманяна. 

Л. Ахвердян обогатил туманяноведение рядом других значимых работ, та-
ких как «Жизнь Туманяна», «Туманян», «Туманян и его время», «Туманян и исто-
рическая судьба армян», а также многочисленными статьями, большинство из 
которых носит междисциплинарный характер. О работах Ахвердяна в области 
туманяноведения было написано более двух десятков рецензий и статей, автора-
ми которых были известные писатели и литературоведы своего времени. Л. Ах-
вердян составил ряд сборников научных трудов, посвященных исследованию 
творчества Туманяна, и сборников произведений поэта, для которых написал 
предисловия и комментарии. Ученый развернул активную деятельность в деле 
популяризации творческого наследия Туманяна, особенно в двухлетний период 
празднования 100-летия поэта, занимая должность секретаря юбилейной ко-
миссии Армении. Он разработал план выставок для музея Туманяна и написал 
сценарий документального фильма о поэте. 

Ахвердяновская интерпретация художественного наследия Туманяна отно-
сится ко второй половине прошлого века и всегда будет обладать историко-ли-
тературной ценностью. Академик Левон Ахвердян был и остается одной из яр-
ких личностей армянской науки и культуры. И какими бы дискуссионными не 
представлялись некоторые его суждения и подходы, его научное наследие 
имеет непреходящую ценность для современного туманяноведения. 

Ключевые слова: Левон Ахвердян, Ованес Туманян, «Мир Туманяна», ли-
тературоведение, туманяноведение, преодоление стереотипов, театроведение. 

 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



268                                                       Սուսաննա Հովհաննիսյան 
                                 

LEVON HAKHVERDYAN AT THE TURNING POINT OF TUMANYAN STUDIES 
 

SUSANNA HOVHANNISYAN* 
 
For citation: Hovhannisyan, Susanna. “Levon Hakhverdyan at the turning point of Tumanyan studies”, 
Journal of Art Studies, N 1 (2025): 250-269. DOI: 10.54503/2579-2830-2022.1(7)-250 
 

From the very beginning of his academic journey, Academician Levon 
Hakhverdyan made significant contributions to various fields of art history, theater 
studies, and literary criticism through the harmonious integration of diverse dis-
ciplines. His achievements are particularly notable in the field of Tumanyan studies. 

The 1960s marked a new stage in the development of literary science, when a 
new generation of Armenian scholars managed to overcome, to some extent, the 
Soviet ideological stereotypes. In this context, the research of Ed. Jrbashyan and 
L. Hakhverdyan were a particularly significant contribution to Tumanyan studies. 
The previous z analysis of the writer's works gave way to a serious scientific 
discourse. Rough sociological approaches, which had dominated literary criticism 
for over thirty years, were also abandoned. 

It was precisely in the 1960s that Tumanyan studies became a consistent area 
of activity and scholarly interest for Hakhverdyan.  

The relationship between theater and literature, as well as theater studies and 
literary studies, represents a natural unity in his legacy, shaped both by the 
personality of the scholar and his understanding of art studies.  

Hakhverdyan’s study of Tumanyan’s work was challenging and accompanied 
with numerous academic disputes. Some of the literary scholars’ approaches lead to 
controversies between him and other researchers of Tumanyan’s oeuvre. Parti-
cularly heated discussions unfolded around the works such as “Parvana”, “The Old 
War”, “Into the Infinite”, and others. A decisive factor in this was the multifaceted 
talent of Tumanyan, his profound connection with all the spheres of national and 
social life, which inevitably became a subject of study for all the branches of 
Armenian studies. 

Hakhverdyan’s monumental work "The World of Tumanyan" received high 
critical acclaim of the time. It was noted that this research advanced Tumanyan 
studies from philological to literary analysis, from publication of sources to 
understanding the innermost essence of Tumanyan’s creativity. L. Hakhverdyan 
enriched Tumanyan studies with several other significant works, including “The Life 
of Tumanyan”, “Tumanyan”, “Tumanyan and His Time”, “Tumanyan and the 

* Leading Researcher at the Department of Ancient Armenian Literature at the Institute of 
Literature after M. Abeghyan NAS RA, Doctor of Sciences in Philology, Associate Professor, 
susannahovhannisyan@litinst.sci.am. The article was submitted on 06.12.2024, reviewed on 
20.02.2025, accepted for publication on 10.06.2025.  

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 

                                                 



         Լևոն Հախվերդյանը թումանյանագիտության զարգացման շրջադարձային փուլում     269 

Historical Fate of Armenians”, as well as numerous articles, most of which are 
interdisciplinary in nature. More than two dozen reviews and articles were written 
about Hakhverdyan's contributions to Tumanyan studies, authored by renowned 
writers and literary scholars of the time. 

Hakhverdyan compiled several collections of academic works dedicated to the 
study of Tumanyan’s oeuvre, as well as collections of the poet’s works, for which he 
wrote prefaces and commentaries. 

The scholar played an active role in popularizing Tumanyan’s creative legacy, 
especially during the two-year period of celebrating the poet’s centenary, when he 
served as the secretary of Armenia’s Jubilee Commission. He developed exhibition 
plans for the Tumanyan Museum and wrote the script for a documentary about the 
poet. 

The Hakhverdyan interpretation of Tumanyan's creative legacy dates back to 
the second half of the XX century and will always be revered for its historical and 
literary significance. Academician Levon Hakhverdyan was and remains one of the 
prominent figures in Armenian science and culture. Regardless of how controversial 
some of his judgments and approaches may seem, his scholarly legacy is of 
enduring value for contemporary Tumanyan studies. 

Key words: Levon Hakhverdyan, Hovhannes Tumanyan, "The World of 
Tumanyan", literary studies, Tumanyan studies, overcoming stereotypes, theater 
studies. 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



 

ՀՐԱՊԱՐԱԿՈՒՄՆԵՐ 
 

УДК: 929:787(417)Мациевский+78(479.25) 
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-270 

 
ИГОРЬ МАЦИЕВСКИЙ: ТРИПТИХ ДЛЯ ДВУХ СКРИПОК  

«ПО АРМЯНСКИМ МОТИВАМ» (2022) 
 

В 2022 году по инициативе и предложению Института искусств НАН РА 
был подписан Договор о сотрудничестве между Институтом искусств НАН РА и 
Российским институтом истории искусств (Санкт-Петербург). Спустя несколько 
месяцев было организовано наше первое совместное научное мероприятие. 

Речь идет о Международном научно-практическом форуме «Проблемы тра-
диционной художественной культуры горских народов. Историко-типологичес-
кие связи и параллели в традиционном и академическом искусстве народов 
Евразии», который прошел с 6-го по 8-е июня 2023 года и был приурочен к  
80-летнему юбилею НАН РА. Мы были очень тронуты предложением наших 
санкт-петербургских коллег о включении в Программу Форума и проведении 
Круглых столов «Авет Тертерян: «русский-советский симфонизм» в армянском 
контексте» и «Симфония мира кинорежиссера Артавазда Пелешяна». 

 
 

  
 
 
Успешно проведенный Форум, разумеется, стал важным вкладом в искус-

ствознание. А процесс подготовительных и организационных работ стимулиро-



                                           Հրապարակումներ Публикации Publications                                 271 

вал создание нового музыкального произведения – Триптиха для двух скрипок 
«По армянским мотивам», автор которого – заведующий сектором инструмен-
товедения Российского института истории искусств, доктор искусствоведения, 
профессор, заслуженный деятель искусств Украины и Польши, композитор 
Игорь Владимирович Мациевский. 

Вскоре Игорь Владимирович прислал ноты своего нового произведения, 
которое автор посвятил памяти знаменитого музыковеда, фольклориста, иссле-
дователя славянской музыки Владимира Гошовского (1922-1996).   

Владимир Леонидович в 1975 году переехал в Армению, приняв приглаше-
ние о внедрении своей системы катологизации и систематизации на материале 
армянского музыкального фольклора, и до 1986 года работал старшим научным 
сотрудником Института искусств Академии наук Армянской ССР. Следует заме-
тить, что мать Гошовского – пианистка, выпускница Пражской консерватории 
Евгения Николаевна, родилась в Тифлисе в армянской семье.  

В 1983 году в Ереване было опубликовано исследование В.Л. Гошовского 
«“Горани”. К типологии армянской песни (Опыт исследования с помощью 
ЭВМ)», редактором которого стала заведующая отделом народной музыки Инс-
титута искусств АН Армении Карине Худабашян.  

Получив ноты нового opus-а Игоря Владимировича, мы решили организо-
вать премьеру Триптиха для двух скрипок «По армянским мотивам» в Ереване – 
в рамках торжественного юбилейного мероприятия, посвященного 80-летнему 
юбилею НАН РА, проведение которого намечалось в октябре 2023 года в 
Ереванском национальном академическом театре оперы и балета имени 
Ал. Спендиаряна. 

Но нашему решению не суждено было осуществиться. В сентябре 2023 
года в Арцахе произошли трагические события, и юбилейный концерт НАН РА, 
как и многие праздничные мероприятия, был отменен. 

Спустя несколько месяцев – в июне 2024 года – Институт искусств НАН РА 
посетила талантливая скрипачка-виртуоз из Нью-Йорка, доктор музыки, боль-
шой друг нашего института Нунэ Меликян. Именно в те дни она завершила 
свою монографию «Arno Babadjanian. An Armenian Beat in Soviet Time», которая 
является первым англоязычным исследованием жизни и творчества выдающе-
гося композитора, Народного артиста СССР Арно Бабаджаняна. Ознакомив-
шись с нотами Триптиха, доктор Меликян изъявила желание сыграть это произ-
ведение. И через несколько недель – 23 августа 2024 года – в Нью-Йорке, в 
рамках Музыкального фестиваля «Скрытое сокровище» (“Hidden treasure music 
festival”) состоялась мировая премьера Триптиха для двух скрипок «По армян-
ским мотивам». Партию первой скрипки исполнила основоположник и органи-

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



272                                       Հրապարակումներ Публикации Publications     
                                 

затор фестиваля – доктор Нуне Меликян, а партию второй скрипки – скрипачка 
из Лондона Лора Чен (Laure Chan).  

Я уверена, что Триптих, который стал еще одним ярким проявлением пло-
дотворных и нерасторжимых армяно-русско-украинских музыкальных связей, 
будет жить активной концертной жизнью и прозвучит как в Армении, так и в 
России и в Украние, где родились как Владимир Леонидович Гошовский, так и 
Игорь Владимирович Мациевский. 

Пользуясь случаем хочу выразить глубокую признательность Игорю Влади-
мировичу за внимание к армянской музыке и за замечательное произведение, 
пожелать ему доброго здоровья, бодрости духа, благополучия и новых твор-
ческих свершений. 

Итак, на страницах «Искусствоведческого журнала» Института искусств 
НАН РА впервые публикуется партитура Триптиха для двух скрипок «По ар-
мянским мотивам» Игоря Владимировича Мациевского. 

                                                                                                                                   
Анна Григорьевна АСАТРЯН  

директор Института искусств НАН РА,  
руководитель музыковедчевской секции Союза композиторов Армении, 

заслуженный деятель искусств РА,  
доктор искусствоведения, профессор 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                           Հրապարակումներ Публикации Publications                                 273 

 
 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



274                                       Հրապարակումներ Публикации Publications     
                                 

 
 

 
 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                           Հրապարակումներ Публикации Publications                                 275 

 

 
 
 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



276                                       Հրապարակումներ Публикации Publications     
                                 

 
 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



 

 УДК: 929:78(479.25)Агасян+929:78(479.25)Азнаурян   
DOI: 10.54503/2579-2830-2025.1(13)-277 

 
 

СТИХОТВОРЕНИЯ АРАРАТА АГАСЯНА  
В КАМЕРНО-ВОКАЛЬНОЙ МУЗЫКЕ СОФЫ АЗНАУРЯН 

 
Имя члена-корреспондента НАН РА Арарата Агасяна – исследователя ис-

тории развития армянского изобразительного искусства – широко известно в 
пространстве отечественного искусствознания. Он автор целого ряда моногра-
фий, статей, очерков, вошедших в классику современного искусствоведения, 
которые вышли на армянском и русском языках, а также в переводах на 
другие языки. Основные его работы посвящены ключевым вопросам армян-
ского изобразительного искусства нового и новейшего времени и главным его 
представителям. Будучи исследователем изобразительного искусства, он и сам 
является художником, но в области… поэзии. Насыщенную научную работу он 
сочетает с поэтическим творчеством, которое глубоко увлекает его на протяжении 
всей жизни.  

Композитор Софа Азнаурян – автор сочинений в самых разных жанрах. 
Это три монооперы, опера для детей, камерно-инструментальная музыка, 
фортепианные и вокальные произведения. Она автор пяти вокальных циклов: 
«Ակնթարթ» («Мгновение»), посвященного Асмик Папян (сл. А. Мовсисян); 
«Սիրո տվայտանքներ» на стихи Комитаса; цикла из 7 песен для детей, посвя-
щенного Арусяк Саакян, на армянские народные тексты; цикла из 7 песен для 
детей на слова русских поэтов; цикла, посвященного Лусине Закарян (сл. 
М. Саркисяна).  

В 2025 году к ним прибавился еще один цикл, написанный на стихи Ара-
рата Агасяна, которые она выбрала из большой книги автора «Стихотворения. 
Русская лира (переводы)». Для нее с детства поэтическое слово было весомым 
фактором вдохновения. Позже в орбиту ее внимания вошла классическая 
проза и поэзия. Именно та классика, к которой обратился Арарат Агасян как 
переводчик с русского на армянский. В этой же книге были опубликованы его 
стихи, написанные на русском и армянском языках, которые и привлекли 
особое внимание Софы Азнаурян. Выбрав несколько вдохновляющих на музы-
кальное прочтение стихотворений, композитор составила сюжетный контекст 
из четырех стихотворений на русском языке для своего вокального цикла для 
сопрано и фортепиано, который назвала «Времена года». Именно в этой кон-
центрации сюжетных стихотворений отобразилось ее стремление к драмати-
зации вокального цикла, присущее и предыдущим циклам. В этом цикле 
особенно ярко проявились характерные особенности композиторского стиля, 
присущего Софе Азнаурян при обращении к поэзии, – влияние на него жанра 
камерной оперы. Свойство сюжетной драматизации в свое время проявилось 
в замечательном произведении, принесшем Софе Азнаурян известность, мо-
ноопере «Надежда» (впоследствии – «Роковое пророчество») по новелле Зи-
наиды Гиппиус «Вымысел» (2004).  

После этого, составленного в классической четырехчастной форме во-
кального цикла, Софа Азнаурян пишет романс для баритона и фортепиано 



278                                    Հրապարակումներ Публикации Publications                       
                                 
«Աղոթք սիրո» на стихотворение Арарата Агасяна «Դու կանգնած ես իմ դիմաց» на 
армянском языке. 

Премьера вокального цикла «Времена года» и романса «Աղոթք սիրո» 
состоится 16 октября 2025 года в зале Союза композиторов Армении.  

Вокальная музыка Софы Азнаурян формируется вокруг сценического 
воплощения стихотворной драмы, придавая ей яркую тематическую сюжет-
ность, которая проявляется в широком и свободном, почти симфоническом 
воплощении выразительных средств вокального искусства. 

                                                                                                                
Маргарита РУХКЯН  

ведущий научный сотрудник отдела музыки Института искусств НАН РА,  
член Союза композиторов Армении, 

заслуженный деятель искусств РА,  
доктор искусствоведения 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                           Հրապարակումներ Публикации Publications                                279 

 
 

 

 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



280                                    Հրապարակումներ Публикации Publications                       
                                 

 

 

 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                           Հրապարակումներ Публикации Publications                                281 

 

 

 

 
 
 
 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



282                                    Հրապարակումներ Публикации Publications                       
                                 

 
 
 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                           Հրապարակումներ Публикации Publications                                283 

 
 

 

 

 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



284                                    Հրապարակումներ Публикации Publications                       
                                 

 

 

 

 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                           Հրապարակումներ Публикации Publications                                285 

 
 

 

 
 
 
 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



286                                    Հրապարակումներ Публикации Publications                       
                                 

 
 

 

 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                           Հրապարակումներ Публикации Publications                                287 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



288                                    Հրապարակումներ Публикации Publications                       
                                 

 

 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                           Հրապարակումներ Публикации Publications                                289 

 

 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



290                                    Հրապարակումներ Публикации Publications                       
                                 

 

 

 

 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                           Հրապարակումներ Публикации Publications                                291 

 
 

 

 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



292                                    Հրապարակումներ Публикации Publications                       
                                 

 
 

 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                           Հրապարակումներ Публикации Publications                                293 

 
 

 

 
 
 
 
 
 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



294                                    Հրապարակումներ Публикации Publications                       
                                 

 
 

 

 

 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



                                           Հրապարակումներ Публикации Publications                                295 

 

 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



 

ԲՈՎԱՆԴԱԿՈՒԹՅՈՒՆ 
 

ՀՈԴՎԱԾՆԵՐ, ՀԱՂՈՐԴՈՒՄՆԵՐ 
 

ԵՐԱԺՇՏԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ 
 
ԱՐԵՎՇԱՏՅԱՆ Աննա – Ձայնը և ժեստը Սերգեյ Փարաջանովի 

«Նռան գույնը» ֆիլմում………………................................................ 
ԼԵՍՈՎԻՉԵՆԿՈ Անդրեյ (Ռուսաստան, Մոսկվա), ՇԵՖՈՎԱ Ելենա 

(Ռուսաստան, Լիպեցկ) – Ելիզավետա Թումանյանը՝ երեխաներին. 
դաշնամուրային երաժշտության մեջ կոմպոզիտորի ներդրման 
մասին........................................................................................... 

ՀԱՐՈՒԹՅՈՒՆՅԱՆ Լիլիթ – Կոմիտասի անձնական գրադարանում 
հայտնաբերված արխիվային նյութերը............................................ 

ՄՈՒՇԵՂՅԱՆ Աստղիկ – Գողթան երգարվեստից մինչև Վերանո-
րոգություն. նորահայտ նմուշներ Արմաշի վանքի ձեռագրերում….… 

ՇԱԽԿՈՒԼՅԱՆ Տաթևիկ – Հարգանքի տուրք «քաղաքավարութ-
յանը». Komitas-ից Comitas……........................................................ 

ՊԻԿԻՉՅԱՆ Հռիփսիմե – Ավանդականն ու արդիականը դուդուկի 
համաշխարհայնացման գործընթացում……………………................. 

 
ԹԱՏԵՐԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ ԵՎ ԿԻՆՈԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ 

 
ՀՈՎՀԱՆՆԻՍՅԱՆ Հենրիկ – Դրամատուրգիականը որպես ներքին 

սկզբունք Թումանյանի արձակում………......................................... 
ՉԹՅԱՆ Անահիտ – Հովհաննես Խան-Մասեհյանը՝ մանկավարժ, 

հրապարակախոս և թատերական գործիչ……................................. 
ՎԱՆՅԱՆ Գոռ – «Անուշ» օպերան Արմեն Գուլակյանի բեմա-

դրությամբ……............................................................................... 
 

ԿԵՐՊԱՐՎԵՍՏԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ 
 

ԱՎԱԳՅԱՆ Արթուր – Ազգային ավանդույթների դերը 1920–1930-ա-
կան թվականների հայ կերպարվեստում………............................... 

ԿԻՐԱԿՈՍՅԱՆ Մերի – Փանոս Թերլեմեզյանի արվեստը Կ. Պոլսի 
«Շանթ» հանդեսի էջերում.............................................................. 

ՄԱՐԳԱՐՅԱՆ Անի (Չինաստան, Նանկին) – Ամերիկահայ նկարիչ 
Հովսեփ Փուշմանի կյանքն ու ստեղծագործությունը «Անահիտ» 
հանդեսում................................................................................…. 

ՊՈՂՈՍՅԱՆ Գայանե – Ուրարտական արվեստի կառուցվածքային 
և բովանդակային առանձնահատկությունները............................. 

ՎԱՐԴԱՆՅԱՆ Հռիփսիմե – Դասականի և մոդեռնի միջև. Փարավոն 
Միրզոյանի արվեստը..................................................................... 

ՔԵՇԻՇՅԱՆ Մերի – Սերիկ Դավթյանի արվեստի ստեղծագործու-
թյան նոր բացահայտում (ձեռագործ տիկնիկ-ասեղաման)............... 

 

 
 
 
 

 
5 

 
 
 

17 
 

28 
 

39 
 

67 
 

75 
 

 
 
 

90 
 

105 
 

121 
 
 

 
 

132 
 

142 
 
 

157 
 

172 
 

183 
 

199 
 



                                            Բովանդակություն Содержание Contents                                              297 

 
ՃԱՐՏԱՐԱՊԵՏԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ 

 
ԿԱՐԱԳՅՈԶՅԱՆ Գոհար, ՏԵՐ-ՄԻՆԱՍՅԱՆ Անուշ – Դամբարան-

աշտարակ Արգավանդում (օտարերկրյա ճարտարապետական ժա-
ռանգության հուշարձան Հայաստանում)........................................ 

ՀՈՎՍԵՓՅԱՆ Հրանտ – Արթիկի Մարինե կամ Սբ. Աստվածածին 
եկեղեցու վերակազմությունն ու վերականգնման խնդիրները…....... 

 
ԵՐԻՏԱՍԱՐԴ ՀԵՏԱԶՈՏՈՂԻ ԱՄԲԻՈՆ 

 
ԼԵՊԼԵՐ Աննա (Իսրայել, Երուսաղեմ) – Ֆեմինիստական օպտիկան 

տեսաարվեստում. քննադատություն, մարմին և ներկայացում.........  
 

ՄԵՐ ՀՈԲԵԼՅԱՐՆԵՐԸ 
 

ԼԵՎՈՆ ՀԱԽՎԵՐԴՅԱՆ – 100 
 
ՀՈՎՀԱՆՆԻՍՅԱՆ Սուսաննա – Լևոն Հախվերդյանը թումանյանա-

գիտության զարգացման շրջադարձային փուլում………................... 
 

ՀՐԱՊԱՐԱԿՈՒՄՆԵՐ 
 
Իգոր Մացիևսկի. Տրիպտիխ երկու ջութակի համար «Հայկական 

մոտիվներով» (2022)……...............................….......................…… 
Արարատ Աղասյանի բանաստեղծությունները Սոֆա Ազնաուրյանի 

կամերային-վոկալ երաժշտության մեջ……..................................... 
 
 
 
Կազմի դարձերեսին՝ 
Փարավոն Միրզոյան.  
«Գիշերվա 3-ին Թումանյան-Մոսկովյան խաչմերուկում»,  
2016, կտավ, յուղաներկ, 100x80 
 

 
 
 
 
 

218 
 

230 
 
 
 
 

239 
 

 
 
 
 
 

250 
 

 
 
 

270 
 

277 
 
 
 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



 

СОДЕРЖАНИЕ 
 

СТАТЬИ, СООБЩЕНИЯ 
 

МУЗЫКОЗНАНИЕ 
 
АРЕВШАТЯН Анна – Звук и жест в фильме «Цвет граната» Сергея 

Параджанова................................................................................. 
ЛЕСОВИЧЕНКО Андрей (Россия, Москва), ШЕФОВА Елена (Россия, 

Липецк) – Елизавета Туманян – детям: о вкладе композитора в 
фортепианную музыку........................................................................ 

АРУТЮНЯН Лилит – Архивные материалы, обнаруженные в личной 
библиотеке Комитаса......................................................................  

МУШЕГЯН Астхик – Օт гохтанского певческого искусства до периода 
обновления: новонайденные образцы в рукописях Армашского 
монастыря…………......................................................................... 

ШАХКУЛЯН Татевик – Дань уважения вежливости: от Komitas-а к 
Comitas-у……………........................................................................ 

ПИКИЧЯН Рипсиме – Традиционное и современное в процессе гло-
бализации дудука……….........................................................….....… 

 
ТЕАТРОВЕДЕНИЕ И КИНОВЕДЕНИЕ 

 
ОГАНИСЯН Генрик – Драматургическое как внутренний принцип в 

прозе Туманяна.............................................................................. 
ЧТЯН Анаит – Ованес Хан Масеян: педагог, публицист и театральный 

деятель….......................................................................................... 
ВАНЯН Гор – Опера «Ануш» в постановке Армена Гулакяна……..........  

 
ИСКУССТВОВЕДЕНИЕ 

 
АВАГЯН Артур – Роль национальных традиций в армянском изобра-

зительном искусстве 1920–1930-х годов………….....................……… 
КИРАКОСЯН Мэри – Искусство Фаноса Терлемезяна на страницах 

константинопольского журнала «Шант»………………........................ 
МАРГАРЯН Ани (Китай, Нанкин) – Жизнь и творчество амери-

канского художника армянского происхождения Овсепа Пушмана в 
журнале «Анаит»…......................................................................... 

ПОГОСЯН Гаяне – Структурные и содержательные особенности 
урартского искусства…….................................................………….. 

ВАРДАНЯН Рипсиме – Между классикой и модерном: искусство 
Фараона Мирзояна......................................................................... 

КЕШИШЯН Мери – Новое открытие произведения искусства Серик 
Давтян (кукла-игольница ручной работы)....................................... 

 
 
 

 
 
 
 
 

5 
 
 

17 
 

28 
 
 

39 
 

67 
 

75 
 

 
 
 

90 
 

105 
121 

 
 
 

 
132 

 
142 

 
 

157 
 

172 
 

183 

199 

 
 



                                             Բովանդակություն Содержание Contents                                           299 

 
АРХИТЕКТУРОВЕДЕНИЕ 

 
КАРАГЕЗЯН Гоар, ТЕР-МИНАСЯН Ануш – Башня-мавзолей в Арга-

ванде (памятник иноземного архитектурного наследия в Армении).. 
ОВСЕПЯН Грант – Реконструкция церкви Марине или Св. Бого-

родицы и задачи реставрации……………………………...................... 
 

 ТРИБУНА МОЛОДОГО ИССЛЕДОВАТЕЛЯ 
 
ЛЕПЛЕР Анна (Израиль, Иерусалим) – Феминистская оптика в ви-

деоарте: критика, тело и репрезентация………………….................... 
 

НАШИ ЮБИЛЯРЫ 
 

ЛЕВОН АХВЕРДЯН– 100 
 

ОВАНЕСЯН Сусанна – Левон Ахвердян на переломном этапе раз-
вития туманяноведения………......................................................... 

 
ПУБЛИКАЦИИ 

 
Игорь Мациевский: Триптих для двух скрипок «По армянским 

мотивам» (2022)…..…………………………………............................... 
Стихотворения Арарата Агасяна в камерно-вокальной музыке Софы 

Азнаурян…………………………………............................................... 
 
 
 
На обратной стороне обложки: 
Фараон Мирзоян.  
«В 3 часа ночи на перекрестке Туманяна и Московяна»,  
2016, холст, масло, 100x80 
 

 
 
 
 

218 
 

230 
 

 
 

239 
 
 
 
 
 

250 
 
 
 
 

270 
 

277 
 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



 

CONTENTS 
 

ARTICLES, REPORTS 
 

MUSICOLOGY 
 

AREVSHATYAN Anna – Sound and Gesture in Sergei Parajanov’s “The 
Color of Pomegranate”….................................................................... 

LESOVICHENKO Andrey (Russia, Moscow), SHEFOVA Elena (Russia, 
Lipetsk) – Elizaveta Tumanyan – to children: about the composer’s 
contribution to piano music.............................................................. 

HARUTYUNYAN Lilit – Archive materials discovered in Komitas’s per-
sonal library......................................................................................... 

MUSHEGHYAN Astghik – From the gokhtan singing art to the Renewal 
Period: newly discovered manuscript examples from the Armash 
monastery.................................................................................. 

SHAKHKULYAN Tatevik – A tribute to politeness: from Komitas to 
Comitas…....................................................................................... 

PIKICHIAN Hripsime – The traditional and the modern in the globa-
lization process of duduk…....................................................…....... 

 
THEATER AND FILM STUDIES 

 
HOVHANNISYAN Henrik – The Dramaturgical as an Inner Principle in 

Tumanyan’s Prose........................................................................... 
CHTIAN Anahit – Hovhaness Khan Massehian as a teacher, publicist and 

a theatre worker………….............................................………………… 
VANYAN Gor – “Anush” opera directed by Armen Gulakyan…................. 
 

ART STUDIES 
 

AVAGYAN Artur – The role of national traditions in Armenian fine arts of 
the 1920s-1930s……………..................................................…………. 

KIRAKOSYAN Meri – The oeuvre of Panos Terlemezyan on the pages of 
the Constantinople journal “Shant’’……................……………………… 

MARGARYAN Ani (China, Nanjing) – The interpretation of the Ar-
menian-American artist Hovsep Pushman’s life and oeuvre in “Anahit” 
journal........................................................................................... 

POGHSOYAN Gayane – Structural and content features of the Urartian 
art................................................................................................. 

VARDANYAN Hripsime – Between classicism and modernism: the art of 
Paravon Mirzoyan............................................................................ 

KESHISHYAN Meri – A new discovery of Serik Davtyan’s artwork (hand-
made doll and needle-case).............................................................. 

 

 
 
 
 
 

5 
 
 

17 
 

28 
 
 

39 
 

67 
 

75 
 

 
 
 

90 
 

105 
121 

 
 

 
 

132 
 

142 
 
 

157 

172 

183 
 

199 
 

 



                                             Բովանդակություն Содержание Contents                                           301 

 
ARCHITECTURE STUDIES 

 
KARAGYOZYAN Gohar, TER-MINASYAN Anush – Architecture studies 

the mausoleum-tower in Argavand (a monument of foreign architectu-
ral heritage in Armenia)……………................................................... 

HOVSEPYAN Hrant – Reconstruction of the St. Mariane, or St Astva-
tsatsin Chruch and the problems of restoration………......................... 

 
ROSTRUM OF A YOUNG RESEARCHER 

 
LEPLER Anna (Israel, Jerusalem) – Feminist perspective in video art: 

critique, the body, and representation……………………...................... 
 

OUR JUBILEES 
 

LEVON HAKHVERDYAN – 100 
 

HOVHANNISYAN Susanna – Levon Hakhverdyan at the turning point of 
Tumanyan studies…………………………………..……........................... 

 
PUBLICATIONS 

 
Igor Matsiyevsky: Triptych for two violins "According to Armenian motifs” 

(2022)…………..................…………………………………….………....... 
The Poetry of Ararat Aghasyan in the Chamber Vocal Music of Sofa 

Aznauryan...................................................................................... 
 
 
 
On the back cover: 
Paravon Mirzoyan.  
“At 3 o’clock in the morning at the crossroad of Tumanyan and 
Moskovyan Streets”,  
2016, օil on canvas, 100x80 
 

 

 

 
218 

 
230 

 
 
 

239 

 
 

 
 
 

250 
 
 
 

270 
 

277 
 

 

Արվեստագիտական հանդես / Искусствоведческий журнал / Journal of Art Studies. 2025. N 1 
 



 

AUTHORS 
 
AREVSHATYAN Anna – Leading Researcher at the Music Department of NAS RA Institute of 
Arts, Honored Art Worker of the RA, Doctor of Sciences (Arts), Professor 
E-mail: anna_arevshatyan@hotmail.com 
 
ASATRYAN Anna – Director of NAS RA Institute of Arts, Head of the Music Department, 
Honored Art Worker of RA, Doctor of Sciences (Arts), Professor  
E-mail: anna.asatryan@arts.sci.am 
 
AVAGYAN Artur – Senior Researcher at the Department of Fine Arts of NAS RA Institute of 
Arts, Doctor of Arts 
E-mail: avart@rambler.ru 
 
CHTIAN Anahit – Senior Researcher at the Department of the Art of 
Armenian Diaspora and International Relations of NAS RA Institute of Arts, Doctor of Arts 
E-mail: anahit.anahit.art@gmail.com 
 
HARUTYUNYAN Lilit – Researcher at Komitas Museum-Institute, Lecturer at Yerevan  
Komitas State Conservatory, PhD 

E-mail: hrtnnlilit@gmail.com 
 
HOVHANNISYAN Henrik – Head of the Department of theatre of the NAS RA Institute of 
Arts, Corresponding Member of the NAS RA, Honored Science Worker RA, Doctor of Sciences 
(Arts), Professor 
E-mail: henrikhovhannisyan1936@gmail.com 
 
HOVHANNISYAN Susanna – Leading Researcher at the Department of Ancient Armenian 
Literature at the Institute of Literature after M. Abeghyan NAS RA, Doctor of Sciences in 
Philology, Associate Professor 
E-mail: susannahovhannisyan@litinst.sci.am 
 
HOVSEPYAN Hrant – Researcher at the Department of Architecture of NAS RA Institute of 
Arts, PhD in Architecture   
E-mail: Hrant.Hovsepayan1988@gmail.com 
 
KARAGYOZYAN Gohar – Senior Researcher at the Department of Foreign Literature and 
Comparative Literary Studies of the NAS RA M. Abeghyan Institute of Literature, Doctor of 
Philology 
E-mail: gkaragyozyan@gmail.com 
 
KESHISHYAN Meri – Researcher at Mesrop Mashtots Matenadaran  
E-mail: marykeshishian@mail.ru 
 
KIRAKOSYAN Meri – Senior Researcher at the Department of the Art of Armenian Diaspora 
and International Relations of NAS RA Institute of Arts, Doctor of Arts  
E-mail: marykirakosyan@mail.ru 
 
LEPLER Anna (Israel, Jerusalem) – PhD student at the NAS RA Institute of Arts  
E-mail: sannaalex1995@gmail.com 



 

LESOVICHENKO Andrey (Russia, Moscow) – Leading Researcher of the Science Centre of 
Methodology of Music History P.I. Tchaikovsky Moscow Conservatory, Doctor of Culturology, 
PhD in Arts, Full Professor  
E-mail: lesovichenko@mail.ru 
 
MARGARYAN Ani (China, Nanjing) – PhD, Postdoctoral Fellow, Soochow University, China 
Research Team of Professor Li Cao De  
E-mail: animargaryan@suda.edu.cn 
 
MUSHEGHYAN Astghik – Senior Researcher at Mesrop Mashtots Matenadaran, Researcher 
at Komitas Museum-Institute, Doctor of Arts 
E-mail: a.musheghyan@gmail.com 
 
PIKICHIAN Hripsime – Senior Researcher at the Department of Music of NAS RA 
Institute of Arts, Associate Professor at Yerevan State University, Doctor of Historical 
Sciences 
E-mail: riposh@mail.ru 
 
POGHSOYAN Gayane – Researcher at the Department of Fine Arts of NAS RA Institute of Arts, 
Doctor of Arts 
E-mail: gayanepoghosyan8787@gmail.com 
 
RUKHKYAN Margarita – Leading Researcher at the Music Department of NAS RA Institute of 
Arts, Honored Art Worker of the RA, Doctor of Sciences (Arts) 
E-mail: rukhkyan.margarita @gmail.com 
 
SHAKHKULYAN Tatevik – Senior Researcher at the Department of Music of NAS RA Institute  
of Arts, Doctor of Arts 
E-mail: shakhkulyan@yahoo.com 
 
SHEFOVA Elena (Russia, Lipetsk) – Head of the Department of Music Training and Socio-
Cultural Projects of the Institute of Culture and Art P.P. Semenov-Tian-Shansky Lipetsk State 
Pedagogical University, Candidate of Art History, Associate Professor 
E-mail: shefova_e@mail.ru 
 
TER-MINASYAN Anush – Senior Researcher at the Department of Architecture of NAS RA 
Institute of Arts, Doctor of Architecture  
E-mail: anoush_arch@hotmail.com 
 
VANYAN Gor – Researcher at the Department of Theater of NAS RA Institute of Arts, 
Doctor of Arts, Associate Professor  
E-mail: vanyangor@gmail.com 
 
VARDANYAN Hripsime – Lecturer at the Yerevan State University, Doctor of Arts  
E-mail: hripsime.vardanyan@ysu.am 



 

Հայերեն բաժնի խմբագիր՝   Սվետլանա ՄԱՐԴԱՆՅԱՆ 
Ռուսերեն բաժնի խմբագիր՝  Սվետլանա ՄԱՐԴԱՆՅԱՆ 
Անգլերեն բաժնի խմբագիրներ՝  Սվետլանա ՄԱՐԴԱՆՅԱՆ 
 
Редактор армянского отдела – Светлана МАРДАНЯН 
Редактор русского отдела     – Светлана МАРДАНЯН 
Редакторы английского отдела – Светлана МАРДАНЯН 
 
Editor of the Armenian section – Svetlana MARDANYAN 
Editor of the Russian section – Svetlana MARDANYAN 
Editors of the English section – Svetlana MARDANYAN  
 
Համակարգչային ձևավորումը և էջադրումը՝ Արմինե ՊԵՏՐՈՍՅԱՆԻ 
Компьютерный дизайн и верстка – Армине ПЕТРОСЯН 
Computer design and pagination – Armine PETROSYAN 
 
Շապկի ձևավորումը՝ Մարտին ՀԱՐՈՒԹՅՈՒՆՅԱՆԻ 
Оформление обложки – Мартина АРУТЮНЯНА 
Cover design – Martin HARUTYUNYAN 
 

 
Խմբագրության հասցեն՝ Երևան 0019, Մարշալ Բաղրամյան պող. 24/4,  

հեռ. 58-18-51, հեռապատճեն` 58-11-09 
Адрес редакции: Ереван 0019, пр. Маршала Баграмяна 24/4,  

тел. 58-18-51, факс 58-11-09 
Address: 24/4 Marshal Baghramian av., Yerevan 0019, Armenia,  

tel. 58-18-51, fax 58-11-09 
 

Էլ. փոստ` journal@arts.sci.am 
Эл. почта: journal@arts.sci.am 
E-mail: journal@arts.sci.am 
 
Պաշտոնական կայքէջը` http://artstud.sci.am/ 
Официальный сайт: http://artstud.sci.am/ 
Website: http://artstud.sci.am/ 

 
Հրատ. պատվեր № 1380 

Ստորագրված է տպագրության` 20.06.2025: 
Չափսը` 70 x 1001/16, 19 տպագր. մամուլ: 

Տպաքանակը` 200 օրինակ: 
ՀՀ ԳԱԱ «Գիտություն» հրատարակչության տպարան, 

Երևան, Մարշալ Բաղրամյան պող. 24 
 

Подписано к печати 20.06.2025 
Формат 70 x 1001/16, 19 печ. л.  

Тираж 200 экз.  
Типография издательства “Гитутюн” НАН РА, 

Ереван, пр. Маршала Баграмяна 24 
 

Signed for printing 20.06.2025 
Format 70 x 1001/16, 19 print. sheets. 

Printed copies – 200  
“Gitutyun” Press NAS RA, 

Yerevan, Marshal Baghramyan av. 24 

 


	Tahmizyan N. Grigor Narekatsi and Armenian Music of 5th-15th Centuries. Yerevan, Publishing House of the Academy of Sciences of Armenian SSR, 1985 (In Armenian).
	Hakobyan G. Nerses Shnorhali. Yerevan, Publishing House of the Academy of Sciences of Armenian SSR, 1964 (In Armenian).
	«Շանթի» 1911 թվականի թիվ 1-ով սկիզբ է դրվում «Հայ նկարիչներ» հոդվածաշարին: Նույն տարվա թիվ 2-ում լույս է տեսնում հայ բանաստեղծ, Կ. Պոլսի «Սուրհանդակ» և «Ազատամարտ» շաբաթաթերթերի խմբագիր Հրանտ Նազարյանցի հոդվածը՝ նվիրված Փ. Թերլեմեզյանին: Նկարչի ա...
	Նազարյանցի կողմից չեն անտեսվում նաև նկարչի դիմանկարչական աշխատանքները, և տիպարում արտահայտված կամքի ուժեղ դրսևորմամբ առանձնացվում է «Շվեդացի քանդակագործ Ռաֆայելի» պլեներային կենդանագիրը:
	Թերլեմեզյանի 10 աշխատանք ցուցադրվում են 1910-1911 թթ. (ճշգրիտ թիվն անհայտ է) Կ. Պոլսի` Բերայի իտալական օպերայի ընկերության սրահում: Բարձր գնահատելով նկարչի ցուցադրած աշխատանքները` տվյալ պատկերահանդեսի մասին Նազարյանցն այս հոդվածում կիսվում է իր տպա...
	Հետաքրքրական է նկարչի արխիվային նյութերում բացակայող և «Շանթի» էջերում հրապարակված պոլսահայ մանկավարժ, թատերագետ, հրատարակիչ, Կ. Պոլսի «Բյուրակն» պարբերականի տնօրեն և խմբագիր Սմբատ Դավթյանի (1850, Ակն (Խարբերդի նահանգ) – 1926 Պոլիս)՝ Փ. Թերլեմեզ...
	Հանդեսի 1911 թվականի թիվ 7-ից սկիզբ է առնում «Մեր անմահները» վերտառությամբ նկարաշարը, որտեղ տպվեցին ինչպես ծնունդով Կ. Պոլսից Ֆիլիպ Արփիարյանի, Զարեհ Գալֆայանի, Վահրամ Մանավյանի ծաղրանկարները, այնպես էլ ժամանակի մտավորականներին պատկերող գրաֆիկա...
	Հանդեսի այլ համարներում առանց հոդվածների ուղեկցության դրվում են Թերլեմեզյանի ճեպանկարների (ֆրանս. croquis – արագ նկարված) լուսանկարները: Դրանցից առաջինը «Կոմիտաս Վարդապետ» գրաֆիկական գործն է, որը տեղ է գտնում 1912 թվականի թիվ 22-ի «Մեր անմահներ» բա...
	Հաջորդ՝ 1913 թվականի թիվ 34-35 միացյալ համարում Հ. Այվազովսկու, Լ. Քյուրքչյանի աշխատանքների լուսանկարների կողքին գտնում ենք նաև Թերլեմեզյանի «Սանահին արքունական պալատի մեկ սյունը» և «Կովկասահայ գյուղացու տիպար» գործերի վերատպությունները:
	«Շանթի» հրատարակման երկրորդ շրջանի 1919 թվականի թիվ 13-ում ներկայացվում է Թերլեմեզյանի գեղանկար աշխատանքներից՝ Կ. Պոլսում վրձնած, Կոմիտասի և Թերլեմեզյանի աշակերտուհի, պոլսաբնակ օրիորդ Արմենուհի Մելիքյանի դիմանկարը: Այս կանացի գրավիչ կենդանագր...
	HRANT HOVSEPYAN125F*
	HOVSEPYAN Hrant – Researcher at the Department of Architecture of NAS RA Institute of Arts, PhD in Architecture
	E-mail: Hrant.Hovsepayan1988@gmail.com

	Վարդաբլուր. Ջգրաշեն եկեղեցի, 6-րդ դ.
	arvesagitakan handes 2025.1.pdf
	Страница 1


